
CONFÉRENCE	
  
	
  
INTRO	
  :	
  POURQUOI	
  CETTE	
  CONFERENCE	
  
Quand	
  Frédéric	
  m’a	
  proposé	
  d’intervenir	
  dans	
  le	
  cadre	
  de	
  sa	
  carte	
  blanche	
  ici	
  à	
  Pantin,	
  
j’ai	
  pensé	
  que	
  cela	
  serait	
  pour	
  moi	
  l’occasion	
  d’avancer	
  sur	
  quelques	
  hypothèses	
  qui	
  
flottait	
  dans	
  mon	
  esprit	
  comme	
  des	
  pistes	
  possibles	
  pour	
  lier	
  ensemble	
  mes	
  deux	
  
préoccupations,	
  les	
  deux	
  champs	
  de	
  familiarité	
  naturelle	
  que	
  sont	
  1/	
  les	
  pratiques	
  
artistiques	
  et	
  2/	
  la	
  question	
  de	
  l’habiter	
  le	
  monde.	
  	
  
Les	
  deux	
  éditions	
  des	
  Ateliers	
  de	
  Rennes	
  que	
  j’ai	
  menées	
  à	
  bien	
  avec	
  mon	
  association	
  
Art	
  to	
  be	
  et	
  l’équipe	
  qui	
  m’entourait,	
  ont	
  sans	
  doute	
  été	
  un	
  moment	
  de	
  ce	
  processus	
  de	
  
maturation	
  d’une	
  posture	
  possible	
  dans	
  le	
  monde	
  des	
  arts	
  et	
  dans	
  le	
  monde	
  tout	
  court.	
  	
  
C’est	
  aussi	
  pour	
  moi	
  une	
  sorte	
  de	
  préambule	
  à	
  la	
  proposition	
  que	
  je	
  suis	
  en	
  train	
  de	
  
préparer	
  pour	
  la	
  Maison	
  poçpulaire	
  de	
  Montreuil,	
  suite	
  à	
  l’invitation	
  d’Annie	
  Agopian	
  à	
  
assurer	
  le	
  commissariat	
  des	
  expositions	
  de	
  2011.	
  	
  
	
  
ADR	
  
Les	
  Ateliers	
  de	
  Rennes	
  ont	
  été	
  pour	
  moi	
  le	
  moyen	
  d’interroger	
  notre	
  rapport	
  au	
  
monde	
  par	
  le	
  biais	
  de	
  la	
  déconstruction	
  de	
  schèmes	
  économiques	
  dominants	
  
aujourd’hui	
  :	
  Valeurs	
  croisées	
  s’attachait	
  à	
  questionner	
  la	
  notion	
  de	
  valeur	
  d’un	
  acte	
  de	
  
production	
  au	
  sens	
  large,	
  en	
  tentant	
  de	
  montrer,	
  avec	
  les	
  artistes	
  et	
  par	
  différentes	
  biais,	
  
le	
  caractère	
  étriqué	
  de	
  la	
  valeur	
  aujourd’hui	
  ainsi	
  que	
  l’imposture	
  de	
  l’économie	
  
présentée	
  comme	
  science.	
  Chaque	
  portion	
  de	
  monde	
  est	
  traduite	
  en	
  chiffres,	
  qu’elle	
  soit	
  
matérielle,	
  immatérielle,	
  vivante	
  ou	
  inerte.	
  Tout	
  peut	
  faire	
  l’objet	
  d’une	
  transaction.	
  Mais	
  
on	
  se	
  rend	
  compte	
  que	
  la	
  valeur	
  n’est	
  pas	
  une	
  affaire	
  scientifique,	
  que	
  dans	
  sa	
  
constitution	
  interviennent	
  des	
  paramètres	
  aussi	
  irrationnels	
  que	
  les	
  affects,	
  la	
  peur,	
  le	
  
désir,	
  l’espoir,	
  la	
  volonté	
  de	
  puissance.	
  	
  
On	
  tente	
  de	
  tout	
  modéliser	
  et	
  le	
  modélisable	
  ne	
  vient	
  pas	
  à	
  bout	
  de	
  la	
  complexité	
  et	
  de	
  
l’imprévisibilité	
  fondamentale	
  du	
  vivant.	
  L’autopoïèse,	
  l’autoorganisation	
  du	
  vivant	
  
échappe	
  à	
  la	
  tentative	
  de	
  modéliser,	
  de	
  grammatiser,	
  de	
  contrôler,	
  de	
  faire	
  dériver,	
  et	
  de	
  
prévoir.	
  	
  
Ce	
  qui	
  vient,	
  la	
  deuxième	
  édition,	
  se	
  préoccupait	
  justement	
  de	
  cette	
  question	
  de	
  l’avenir,	
  
de	
  notre	
  relation	
  à	
  ce	
  qui	
  n’est	
  pas	
  encore	
  là,	
  pas	
  encore	
  advenu,	
  à	
  la	
  manière	
  dont	
  
l’économie	
  tente	
  d’hypothéquer	
  ce	
  qui	
  n’est	
  pas	
  encore	
  là,	
  de	
  le	
  définir,	
  de	
  le	
  prévoir,	
  de	
  
modéliser	
  l’avenir,	
  pour	
  mieux	
  en	
  tirer	
  profit.,	
  si	
  besoin	
  avec	
  des	
  prophéties	
  auto-­‐
réalisées.	
  Ce	
  qui	
  vient	
  tentait	
  d’ouvrir	
  quelques	
  pistes,	
  avec	
  l’aide	
  de	
  grands	
  penseurs	
  
comme	
  Derrida,	
  Rancière,	
  Souleymane	
  Bachir	
  Diagne,	
  etc.	
  pour	
  mettre	
  en	
  avant	
  
l’imprévisibilité	
  de	
  demain,	
  le	
  caractère	
  fondamental	
  et	
  salutaire	
  de	
  la	
  non-­‐
programmation	
  de	
  la	
  vie,	
  et	
  donc	
  notre	
  liberté	
  de	
  décider	
  ou	
  d’agir.	
  Face	
  aux	
  
prédications	
  des	
  bureaux	
  de	
  tendances	
  et	
  des	
  experts	
  en	
  prospective	
  économique,	
  les	
  
artistes	
  nous	
  donnaient	
  à	
  voir	
  le	
  caractère	
  fondamentalement	
  ouvert	
  de	
  l’avenir,	
  que	
  
nous	
  garantit	
  l’absence	
  de	
  sens	
  de	
  l’existence.	
  	
  
	
  
ABSENCE	
  DE	
  SENS	
  
Et	
  cette	
  absence	
  de	
  sens	
  me	
  semble	
  un	
  point	
  de	
  départ	
  très	
  légitime	
  pour	
  agir.	
  C’est	
  à	
  
partir	
  d’elle	
  que	
  se	
  construisent	
  les	
  formes	
  artistiques,	
  qui	
  ont	
  donc	
  la	
  liberté	
  de	
  donner	
  
du	
  sens,	
  des	
  sens,	
  de	
  façon	
  ouverte,	
  à	
  ce	
  qui	
  n’en	
  a	
  pas.	
  	
  
L’absence	
  de	
  sens	
  fait	
  que	
  l’être	
  humain	
  est	
  pour	
  lui-­même	
  un	
  grand	
  problème,	
  qu’il	
  
éprouve	
  perpétuellement	
  le	
  besoin	
  de	
  résoudre	
  sans	
  jamais	
  y	
  parvenir	
  
véritablement.	
  Si	
  l’on	
  en	
  croit	
  Nietzsche,	
  est	
  beau	
  un	
  problème	
  qui	
  nous	
  invite	
  à	
  nous	
  



dépasser.	
  Ce	
  à	
  quoi	
  Guattari	
  répond	
  en	
  disant	
  que	
  «	
  la	
  seule	
  finalité	
  acceptable	
  des	
  
activités	
  humaines	
  est	
  la	
  production	
  d’une	
  subjectivité	
  auto-­enrichissant	
  de	
  façon	
  
continue	
  son	
  rapport	
  au	
  monde.	
  »	
  
	
  
ZAPFE	
  
Pour	
  le	
  philosophe	
  norvégien	
  Peter	
  Wessel	
  Zapfe	
  (1899-­‐1990),	
  	
  inconnu	
  en	
  France,	
  
inspiré	
  par	
  le	
  pessimisme	
  de	
  Schopenauer,	
  et	
  théoricien	
  de	
  la	
  «	
  biosophie	
  »	
  
(littéralement	
  la	
  sagesse	
  du	
  vivant),	
  l’être	
  humain	
  constitue	
  une	
  sorte	
  d’erreur	
  dans	
  la	
  
chaîne	
  du	
  vivant.	
  Il	
  a	
  été	
  doté	
  de	
  capacités	
  cognitives	
  et	
  mentales	
  (connaissances	
  de	
  soi,	
  
compréhension)	
  qui	
  ne	
  correspondent	
  pas	
  aux	
  lois	
  de	
  la	
  nature.	
  Pour	
  tenter	
  de	
  résoudre	
  
ou	
  au	
  moins	
  de	
  supporter	
  cette	
  incohérence,	
  l’Humain	
  adopte	
  des	
  stratégies	
  que	
  Zapfe	
  a	
  
répertoriées.	
  
La	
  première	
  est	
  l’isolation,	
  que	
  Zapfe	
  voit	
  comme	
  une	
  démission	
  totalement	
  arbitraire	
  
de	
  la	
  conscience	
  face	
  à	
  toute	
  pensée	
  ou	
  tout	
  sentiment	
  perturbant	
  ou	
  destructif.	
  
Certaines	
  formes	
  de	
  folie,	
  d’enfermement	
  religieux,	
  d’autisme	
  social,	
  etc.	
  
La	
  seconde	
  est	
  l’ancrage,	
  qui	
  consiste	
  à	
  se	
  créer	
  des	
  points	
  de	
  fixations	
  à	
  l’intérieur,	
  ou	
  
de	
  construire	
  des	
  murs	
  autour	
  du	
  flot	
  de	
  la	
  conscience.	
  Les	
  mécanismes	
  d’ancrage	
  
permettent	
  aux	
  individus	
  de	
  diriger	
  leur	
  attention	
  sur	
  des	
  valeurs	
  ou	
  des	
  idéaux	
  de	
  
façon	
  constante.	
  Il	
  est	
  à	
  l’œuvre	
  dans	
  toutes	
  les	
  formes	
  de	
  l’existence	
  sociale,	
  par	
  le	
  biais	
  
de	
  notions	
  comme	
  Dieu,	
  la	
  religion,	
  l’Etat,	
  la	
  moralité,	
  le	
  destin,	
  les	
  lois	
  de	
  la	
  vie,	
  le	
  
peuple,	
  le	
  futur	
  qui	
  sont	
  tous	
  des	
  exemples	
  d’ancrage.	
  	
  	
  
La	
  troisième	
  est	
  la	
  distraction,	
  qui	
  est	
  assez	
  proche	
  de	
  la	
  première	
  :	
  regarder	
  vers	
  un	
  
point	
  nodal	
  critique	
  en	
  maintenant	
  une	
  captivation	
  constante	
  par	
  tous	
  les	
  moyens,	
  afin	
  
d’éviter	
  que	
  la	
  conscience	
  se	
  tourne	
  vers	
  elle-­‐même	
  ;	
  	
  
La	
  quatrième	
  est	
  la	
  sublimation,	
  qui	
  consiste	
  à	
  détourner	
  l’énergie	
  depuis	
  un	
  champ	
  
négatif	
  jusqu’à	
  un	
  champ	
  positif	
  où	
  il	
  s’agit	
  pour	
  le	
  sujet	
  de	
  se	
  mettre	
  en	
  distance	
  pour	
  
contempler	
  le	
  problème	
  de	
  l’existence	
  humaine	
  d’un	
  point	
  de	
  vue	
  esthétique	
  (poètes,	
  
écrivain,	
  artistes).	
  On	
  peut	
  discuter	
  les	
  termes	
  de	
  champ	
  négatif	
  et	
  de	
  champ	
  positif,	
  
mais	
  il	
  est	
  vrai	
  que	
  l’art	
  est	
  une	
  tentative	
  de	
  transformer	
  dans	
  l’invention	
  d’une	
  forme	
  un	
  
problème	
  incommensurable	
  et	
  insoluble	
  à	
  partir	
  de	
  certains	
  de	
  ses	
  aspects,	
  et	
  de	
  
partager	
  cette	
  forme	
  avec	
  d’autres.	
  	
  	
  
	
  
ANTHROPOCENE	
  :	
  IMPACT	
  HUMAIN	
  
On	
  peut	
  bien	
  sûr	
  discuter	
  la	
  validité	
  du	
  concept	
  d’incohérence	
  car	
  qui	
  dit	
  incohérence	
  dit	
  
qu’il	
  y	
  a	
  quelque	
  part	
  un	
  jugement,	
  donc	
  un	
  sens	
  (une	
  instance	
  qui	
  peut	
  décider	
  de	
  ce	
  qui	
  
est	
  cohérent	
  ou	
  incohérent).	
  Il	
  n’en	
  reste	
  pas	
  moins	
  que	
  ce	
  concept	
  est	
  une	
  manière	
  
éclairante	
  de	
  considérer	
  notre	
  situation	
  dans	
  l’histoire	
  du	
  monde.	
  Il	
  est	
  vrai	
  que	
  si	
  nous	
  
y	
  réfléchissons,	
  si	
  nous	
  considérons	
  un	
  tant	
  soit	
  peu	
  le	
  temps	
  cosmique	
  tel	
  que	
  les	
  
connaissances	
  actuelles	
  permettent	
  de	
  l’évaluer	
  (13,7	
  milliards	
  d’années	
  depuis	
  le	
  big	
  
bang	
  et	
  le	
  début	
  de	
  l’expansion	
  de	
  l’univers,	
  3,5	
  milliards	
  d’années	
  depuis	
  l’apparition	
  de	
  
la	
  vie	
  sur	
  terre),	
  on	
  peut	
  considérer	
  que	
  la	
  vie	
  de	
  l’espèce	
  Homo	
  Sapiens	
  (environ	
  160	
  
000	
  ans)	
  est	
  d’une	
  durée	
  dérisoire,	
  l’équivalent	
  de	
  4	
  secondes	
  dans	
  une	
  journée	
  de	
  24	
  
heures.	
  Et	
  dans	
  cette	
  fraction	
  de	
  temps,	
  déjà,	
  son	
  action	
  a	
  un	
  impact	
  destructeur	
  sur	
  
l’écosystème	
  qui	
  l’a	
  vu	
  naître.	
  	
  
On	
  parle	
  aujourd’hui	
  d'Anthropocène	
  pour	
  désigner	
  une	
  nouvelle	
  ère	
  géologique	
  qui	
  
fait	
  suite	
  à	
  l’holocène,	
  en	
  cours	
  de	
  destruction.	
  L’anthropocène	
  (terme	
  inventé	
  dans	
  les	
  
années	
  1990	
  par	
  Paul	
  Crutzer	
  (prix	
  nobel	
  de	
  chimie)	
  comporte	
  le	
  préfixe	
  anthropo-­‐	
  qui	
  
désigne	
  l’impact	
  de	
  l’humain	
  sur	
  le	
  système	
  terrestre.	
  On	
  situe	
  son	
  début	
  vers	
  1800,	
  à	
  



l’aube	
  de	
  l’ère	
  industrielle.	
  Cette	
  époque	
  nouvelle	
  a	
  été	
  déclenchée	
  par	
  le	
  déstockage	
  de	
  
ressources	
  fossiles	
  enfouies	
  telles	
  que	
  le	
  charbon,	
  puis	
  le	
  pétrole	
  et	
  le	
  gaz	
  naturel.	
  	
  
L'Anthropocène	
  succèderait	
  ainsi	
  à	
  l'holocène	
  qui	
  avait	
  débuté	
  il	
  y	
  a	
  dix	
  mille	
  ans,	
  avec	
  
les	
  débuts	
  de	
  la	
  civilisation	
  (agriculture).	
  
	
  
D’OÙ	
  VIENT	
  L’ÉCOSOPHIE	
  ?	
  	
  
L’une	
  de	
  ses	
  principales	
  filiations,	
  l’écologie	
  profonde,	
  est	
  née	
  en	
  1973	
  dans	
  un	
  article	
  
du	
  philosophe	
  norvégien	
  Arne	
  Naess.	
  Il	
  y	
  fait	
  la	
  différence	
  entre	
  écologie	
  superficielle	
  et	
  
écologie	
  profonde.	
  Là	
  où	
  l’écologie	
  classique	
  considère	
  la	
  satisfaction	
  des	
  besoins	
  
humains	
  comme	
  la	
  finalité	
  par	
  excellence	
  et	
  le	
  reste	
  du	
  vivant	
  comme	
  une	
  ressource,	
  
selon	
  une	
  visée	
  anthropocentrique,	
  l’écologie	
  profonde	
  de	
  Naess	
  prône	
  une	
  valeur	
  
intrinsèque	
  de	
  la	
  nature,	
  et	
  un	
  même	
  droit	
  à	
  la	
  vie	
  de	
  tous	
  les	
  être	
  vivants	
  en	
  tant	
  
qu’aspects	
  d’une	
  même	
  réalité	
  émergente.	
  Il	
  s’apparente	
  à	
  d’autres	
  courants	
  naissants	
  
aux	
  Etats-­‐Unis	
  à	
  l’époque	
  comme	
  le	
  Land	
  Ethic	
  de	
  Aldo	
  Leopold	
  ou	
  l’Environmental	
  
Ethics	
  de	
  John	
  Baird	
  Callicott.	
  
Cet	
  engagement	
  radical	
  en	
  faveur	
  d’une	
  critique	
  de	
  l’anthropocentrisme	
  a	
  été	
  bouté	
  hors	
  
de	
  France	
  par	
  des	
  hégémonies	
  intellectuelles	
  de	
  droite,	
  comme	
  celle	
  de	
  Luc	
  Ferry	
  avec	
  
son	
  Nouvel	
  Ordre	
  Ecologique	
  (Prix	
  Médicis	
  1992),	
  qui	
  a	
  longtemps	
  tenu	
  lieu	
  de	
  référence	
  
dans	
  nos	
  Facultés	
  de	
  sciences	
  politiques.	
  Le	
  Nouvel	
  Ordre	
  écologique	
  faisait	
  le	
  lit	
  d’un	
  
environnementalisme	
  consensuel	
  fondé	
  sur	
  la	
  préservation	
  de	
  la	
  nature	
  à	
  la	
  seule	
  fin	
  de	
  
garantir	
  le	
  développement	
  de	
  l’espèce	
  humaine,	
  donc	
  sur	
  une	
  vision	
  anthropocentrique	
  
continuant	
  de	
  soumettre	
  le	
  non-­‐humain	
  aux	
  besoins	
  de	
  l’humain.	
  	
  
Cette	
  conception	
  limitée,	
  qui	
  nourrit	
  l’idéologie	
  de	
  la	
  croissance	
  verte	
  et	
  du	
  label	
  Monde	
  
durable,	
  est	
  très	
  répandue	
  dans	
  les	
  cercles	
  influents	
  des	
  pays	
  industrialisés	
  pour	
  
lesquels	
  le	
  progrès	
  technique	
  suffira	
  à	
  dépasser	
  la	
  crise	
  écologique,	
  sans	
  remise	
  en	
  cause	
  
nécessaire	
  d’un	
  point	
  de	
  vue	
  idéologique,	
  culturel,	
  économique	
  et	
  industriel.	
  	
  
	
  
Ce	
  bouclier	
  idéologique	
  explique	
  que	
  les	
  penseurs	
  de	
  l’écologie	
  profonde	
  ne	
  soient	
  
reconnus	
  qu’aujourd’hui,	
  et	
  encore,	
  par	
  un	
  public	
  concerné,	
  et	
  qu’un	
  ouvrage	
  majeur	
  
comme	
  celui	
  d’Arne	
  Naess,	
  Ecology,	
  community	
  and	
  life-­style,	
  édité	
  en	
  1989	
  aux	
  Etats	
  
Unis,	
  ait	
  été	
  traduit	
  en	
  français	
  seulement	
  vingt	
  ans	
  plus	
  tard,	
  par	
  MF	
  éditions,	
  une	
  
maison	
  dont	
  les	
  choix	
  éditoriaux	
  sont	
  connus	
  pour	
  arpenter	
  des	
  zones	
  éloignées	
  des	
  
courants	
  dominants.	
  
	
  
Hicham-­‐Stéphane	
  Afeissa,	
  spécialiste	
  en	
  la	
  matière,	
  décrit	
  l’écologie	
  profonde	
  comme	
  
«	
  une	
  vaste	
  nébuleuse	
  intellectuelle	
  où	
  se	
  mêlent	
  indistinctement	
  des	
  éléments	
  de	
  
spiritualité,	
  des	
  données	
  d’analyse	
  scientifique,	
  des	
  propositions	
  métaphysiques,	
  toute	
  
une	
  philosophie	
  de	
  l’environnement	
  que	
  Naess	
  développera	
  patiemment	
  jusqu’à	
  la	
  fin	
  
de	
  sa	
  vie,	
  non	
  pas	
  dans	
  la	
  solitude	
  du	
  penseur	
  génial,	
  mais	
  dans	
  la	
  collaboration	
  étroite	
  
avec	
  un	
  nombre	
  de	
  plus	
  en	
  plus	
  grand	
  de	
  disciples,	
  d’amis	
  et	
  de	
  collègues	
  qui	
  
transformeront	
  la	
  deep	
  ecology	
  en	
  une	
  plateforme	
  de	
  principes	
  d’inspiration	
  
expressément	
  pluraliste,	
  et	
  en	
  un	
  mouvement	
  socio-­‐politique	
  d’envergure	
  mondiale.	
  »	
  
	
  
Le	
  principal	
  ouvrage	
  sur	
  l’écologie	
  profonde	
  du	
  philosophe	
  norvégien	
  est	
  donc	
  Ecologie,	
  
communauté	
  et	
  style	
  de	
  vie.	
  Arne	
  Naess	
  y	
  pose	
  les	
  bases	
  de	
  l’écosophie,	
  qui	
  se	
  différencie	
  
de	
  l’écologie	
  en	
  ce	
  qu’elle	
  n’est	
  pas	
  une	
  science,	
  mais	
  une	
  philosophie	
  pratique	
  dont	
  
l’objet	
  est	
  une	
  préoccupation	
  active	
  pour	
  les	
  conditions	
  de	
  vie	
  des	
  êtres	
  en	
  interaction	
  
les	
  uns	
  avec	
  les	
  autres	
  et	
  avec	
  leur	
  environnement.	
  Etymologiquement,	
  l’écosophie,	
  
comme	
  la	
  philosophie,	
  se	
  rapporte	
  à	
  la	
  sagesse,	
  laquelle	
  a	
  ici	
  pour	
  objet	
  l’oikos	
  :	
  le	
  foyer	
  



des	
  terriens	
  (et	
  je	
  ne	
  dis	
  pas	
  le	
  foyer	
  humain,	
  car	
  le	
  qualificatif	
  terrien	
  est	
  plus	
  large	
  que	
  
pour	
  la	
  seule	
  espèce	
  humaine).	
  Cette	
  praxis	
  s’appuie	
  sur	
  ce	
  qu’il	
  appelle	
  la	
  plateforme	
  de	
  
l’écologie	
  profonde,	
  laquelle	
  articule	
  huit	
  principes	
  essentiels	
  :	
  
1.	
  L'épanouissement	
  de	
  la	
  vie	
  humaine	
  et	
  non	
  humaine	
  sur	
  Terre	
  a	
  une	
  valeur	
  
intrinsèque.	
  La	
  valeur	
  des	
  formes	
  de	
  vie	
  non	
  humaines	
  est	
  indépendante	
  de	
  l'utilité	
  
qu'elles	
  peuvent	
  avoir	
  pour	
  des	
  fins	
  humaines	
  limitées.	
  
2.	
  La	
  richesse	
  et	
  la	
  diversité	
  des	
  formes	
  de	
  vie	
  sont	
  des	
  valeurs	
  en	
  elles-­‐mêmes	
  et	
  
contribuent	
  à	
  l'épanouissement	
  de	
  la	
  vie	
  humaine	
  et	
  non	
  humaine	
  sur	
  Terre.	
  
3.	
  Les	
  humains	
  n'ont	
  pas	
  le	
  droit	
  de	
  réduire	
  cette	
  richesse	
  et	
  cette	
  diversité	
  sauf	
  pour	
  
satisfaire	
  des	
  besoins	
  vitaux.	
  
4.	
  Actuellement,	
  les	
  interventions	
  humaines	
  dans	
  le	
  monde	
  non	
  humain	
  sont	
  excessives	
  
et	
  détériorent	
  rapidement	
  la	
  situation.	
  
5.	
  L'épanouissement	
  de	
  la	
  vie	
  humaine	
  et	
  des	
  cultures	
  est	
  compatible	
  avec	
  une	
  baisse	
  
substantielle	
  de	
  la	
  population	
  humaine.	
  L'épanouissement	
  de	
  la	
  vie	
  humaine	
  nécessite	
  
une	
  telle	
  baisse.	
  
6.	
  Une	
  amélioration	
  significative	
  des	
  conditions	
  de	
  vie	
  requiert	
  une	
  réorientation	
  de	
  nos	
  
lignes	
  de	
  conduites.	
  Cela	
  concerne	
  les	
  structures	
  économiques,	
  technologiques,	
  et	
  
idéologiques	
  fondamentales.	
  
7.	
  Le	
  changement	
  idéologique	
  consiste	
  surtout	
  à	
  apprécier	
  la	
  qualité	
  de	
  vie	
  (en	
  restant	
  
dans	
  un	
  état	
  de	
  valeur	
  intrinsèque)	
  plutôt	
  que	
  de	
  s'en	
  tenir	
  à	
  un	
  haut	
  niveau	
  de	
  vie.	
  Il	
  
faut	
  se	
  concentrer	
  sérieusement	
  sur	
  la	
  différence	
  entre	
  ce	
  qui	
  est	
  abondant	
  et	
  ce	
  qui	
  est	
  
grand,	
  ou	
  magnifique.	
  
8.	
  Ceux	
  qui	
  adhèrent	
  aux	
  principes	
  ci-­‐dessus	
  ont	
  l'obligation	
  morale	
  d'essayer,	
  
directement	
  ou	
  non,	
  de	
  mettre	
  en	
  oeuvre	
  les	
  changement	
  nécessaires."	
  
	
  
Naess	
  parle	
  de	
  simplicité	
  des	
  moyens	
  et	
  de	
  la	
  richesse	
  des	
  fins,	
  et	
  fait	
  la	
  différence	
  entre	
  
valeur	
  instrumentale	
  et	
  valeur	
  intrinsèque,	
  arguant	
  que	
  nos	
  jugements	
  de	
  valeurs	
  les	
  
plus	
  hâtifs	
  sont	
  instrumentaux.	
  Il	
  prône	
  l’établissement	
  de	
  normes,	
  dont	
  les	
  principes	
  
tout	
  juste	
  énumérés	
  sont	
  des	
  exemples,	
  sans	
  lesquelles	
  nous	
  ne	
  pouvons	
  agir.	
  	
  
	
  
On	
  peut	
  voir	
  dans	
  certains	
  grands	
  penseurs	
  du	
  19ème	
  et	
  du	
  20ème	
  siècle	
  des	
  précurseurs,	
  
des	
  inspirateurs	
  ou	
  des	
  voisins	
  plus	
  ou	
  moins	
  lointains	
  de	
  cette	
  pensée.	
  
>	
  Charles	
  Fourier	
  (1772-­‐1837)	
  qui	
  avait	
  vu	
  dans	
  la	
  dégradation	
  de	
  la	
  nature	
  la	
  main	
  
humaine	
  et	
  dans	
  le	
  mode	
  d’organisation	
  sociale	
  un	
  moteur	
  d’aliénation.	
  	
  
>	
  Gabriel	
  Tarde	
  (1843-­‐1904)	
  :	
  qui	
  refondait	
  après	
  Marx	
  la	
  théorie	
  des	
  valeurs	
  en	
  y	
  
adjoignant	
  des	
  dimensions	
  non	
  rationnelles	
  comme	
  les	
  croyances	
  ou	
  les	
  affects.	
  
>	
  Henri	
  Bergson	
  (1859-­‐1941),	
  dont	
  la	
  pensée	
  de	
  l’évolution	
  créatrice,	
  du	
  temps	
  comme	
  
durée,	
  et	
  du	
  caractère	
  mouvant	
  de	
  la	
  conscience	
  ouvraient	
  la	
  voie	
  à	
  des	
  conceptions	
  
nouvelles	
  de	
  l’esprit	
  humain	
  et	
  du	
  rapport	
  âme-­‐corps.	
  	
  
>	
  Jacques	
  Ellul	
  (1912-­‐1994)	
  et	
  Bernard	
  Charbonneau	
  (1910-­‐1996)	
  qui	
  dénoncèrent	
  
ensemble	
  très	
  tôt	
  le	
  gigantisme	
  et	
  la	
  dépersonnalisation	
  de	
  la	
  vie	
  quotidienne,	
  et	
  qui,	
  
dans	
  les	
  années	
  1930,	
  appellèrent	
  à	
  une	
  "révolution	
  de	
  civilisation"	
  fondée	
  sur	
  le	
  projet	
  
d’une	
  "cité	
  ascétique"	
  où	
  la	
  qualité	
  de	
  vie	
  et	
  la	
  solidarité	
  sociale	
  priment	
  sur	
  le	
  
productivisme	
  et	
  l’individualisme.	
  On	
  doit	
  à	
  Jacques	
  Ellul	
  une	
  formule	
  qui	
  a	
  fait	
  florès	
  :	
  
"Penser	
  globalement,	
  agir	
  localement"	
  et	
  à	
  Bernard	
  Charbonneau	
  une	
  autre	
  maxime	
  tout	
  
aussi	
  pertinente	
  :	
  "On	
  ne	
  peut	
  poursuivre	
  un	
  développement	
  infini	
  dans	
  un	
  monde	
  fini".	
  
>	
  Gilbert	
  Simondon	
  (1924-­‐1989)	
  :	
  dont	
  la	
  pensée	
  sur	
  le	
  rapport	
  de	
  l’homme	
  au	
  vivant	
  
s’est	
  cristallisée	
  autour	
  de	
  deux	
  concepts,	
  l’individuation	
  et	
  la	
  transduction.	
  Simondon	
  a	
  
beaucoup	
  influencé	
  Deleuze	
  et	
  commence	
  aujourd’hui	
  à	
  devenir	
  une	
  référence.	
  



>	
  Ivan	
  Illich	
  (1926-­‐2002)	
  :	
  qui	
  a	
  théorisé	
  la	
  tendance	
  monopolistique	
  et	
  contre-­‐
productive	
  des	
  systèmes	
  devenus	
  trop	
  grands.	
  
	
  
GUATTARI	
  
Mais	
  c’est	
  surtout	
  sur	
  Félix	
  Guattari	
  que	
  je	
  m’arrêterai	
  quelques	
  instants,	
  car	
  il	
  est	
  l’autre	
  
penseur	
  à	
  faire	
  de	
  l’écosophie	
  un	
  concept	
  fondateur	
  pour	
  développer	
  de	
  nouvelles	
  
modalités	
  d’existence	
  humaine,	
  à	
  l’ère	
  de	
  ce	
  qu’il	
  définit	
  comme	
  le	
  Capitalisme	
  Mondial	
  
Intégré.	
  Pour	
  Guattari,	
  «	
  La	
  production	
  pour	
  la	
  production,	
  l’obsession	
  du	
  taux	
  de	
  
croissance,	
  que	
  ce	
  soit	
  sur	
  le	
  marché	
  capitalistique	
  ou	
  en	
  économie	
  planifiée,	
  conduit	
  à	
  de	
  
monstrueuses	
  absurdités.	
  »	
  C’est	
  ce	
  qui	
  l’amène	
  à	
  concevoir	
  que	
  «	
  La	
  seule	
  finalité	
  
acceptable	
  des	
  activités	
  humaines	
  est	
  la	
  production	
  d’une	
  subjectivité	
  auto-­enrichissant	
  
sans	
  cesse	
  son	
  rapport	
  au	
  monde	
  ».	
  
C’est	
  aussi	
  en	
  1989	
  que	
  paraît	
  son	
  ouvrage	
  Les	
  trois	
  écologies,	
  dans	
  lequel	
  il	
  présente	
  sa	
  
vision	
  de	
  ce	
  concept,	
  sans	
  référence	
  aucune	
  à	
  Arne	
  Naess,	
  dont	
  on	
  ne	
  sait	
  pas	
  à	
  ce	
  stade	
  
ce	
  qu’il	
  en	
  connaît.	
  	
  
L’écosophie	
  est	
  pour	
  lui	
  une	
  écologie	
  générale,	
  qui	
  s’oppose	
  à	
  l’écologie	
  restreinte	
  dont	
  
s’accomode	
  depuis	
  20	
  ans	
  le	
  capitalisme	
  vert.	
  L’écologie	
  restreinte	
  s’en	
  tient	
  à	
  la	
  
sauvegarde	
  des	
  ressources	
  et	
  au	
  contrôle	
  des	
  pollutions,	
  en	
  vue	
  de	
  garantir	
  à	
  l’humain	
  
(d’Occident)	
  la	
  perpétuation	
  de	
  sa	
  croissance.	
  	
  
L’écologie	
  générale	
  à	
  laquelle	
  aspire	
  Guattari	
  articule	
  les	
  différents	
  niveaux	
  de	
  
l’existence	
  au	
  travers	
  de	
  trois	
  écologies	
  :	
  environnementale,	
  sociale	
  et	
  mentale.	
  	
  
L’écologie	
  environnementale	
  est	
  celle	
  que	
  l’on	
  connaît,	
  la	
  conduite	
  des	
  relations	
  de	
  
l’humain	
  avec	
  la	
  nature.	
  
L’écologie	
  sociale	
  concerne	
  le	
  rapport	
  de	
  la	
  subjectivité	
  avec	
  l’entité	
  sociale	
  et	
  veut	
  
s'opposer	
  au	
  capitalisme	
  mondial	
  intégré,	
  en	
  recréant	
  des	
  espaces	
  d'économie	
  
individuelle,	
  autonome,	
  et	
  des	
  rapports	
  sociaux	
  ou	
  familiaux	
  "réinventés”	
  ;	
  il	
  s’agit	
  de	
  
reconstruire	
  l’être-­‐en-­‐groupe,	
  non	
  pas	
  de	
  l’extérieur,	
  en	
  décrétant	
  leur	
  existence	
  par	
  des	
  
effets	
  de	
  communication	
  mais	
  de	
  l’intérieur,	
  par	
  des	
  mutations	
  existentielles	
  portant	
  sur	
  
l’essence	
  de	
  la	
  subjectivité.	
  Ce	
  qui	
  rend	
  nécessaire	
  «	
  la	
  mise	
  en	
  oeuvre	
  de	
  pratiques	
  
effectives	
  d’expérimentation	
  aussi	
  bien	
  à	
  l’échelle	
  micro-­‐sociale	
  qu’à	
  de	
  plus	
  grandes	
  
échelles	
  institutionnelles.	
  	
  
Enfin	
  l’écologie	
  mentale,	
  pour	
  le	
  psychanalyste	
  dissident	
  qu’est	
  Guattari,	
  permet	
  la	
  
réhabilitation	
  de	
  la	
  subjectivité,	
  de	
  la	
  singularité,	
  la	
  ré-­‐invention	
  du	
  «	
  rapport	
  de	
  la	
  
psyché	
  au	
  corps,	
  au	
  fantasme,	
  au	
  temps	
  qui	
  passe,	
  aux	
  mystères	
  de	
  la	
  vie	
  et	
  de	
  la	
  mort.	
  »	
  
Le	
  pivot	
  de	
  cette	
  pensée	
  est	
  le	
  concept	
  de	
  subjectivité,	
  pour	
  lequel	
  le	
  sujet	
  n’est	
  pas	
  celui	
  
qu’on	
  croit.	
  Plutôt	
  que	
  sujet	
  en	
  tant	
  qu’individu,	
  Guattari	
  parle	
  de	
  composantes	
  de	
  
subjectivation,	
  qui	
  sont	
  reliées	
  à	
  des	
  territoires	
  existentiels	
  qui	
  dérivent	
  les	
  uns	
  par	
  
rapport	
  aux	
  autres.	
  Ce	
  processus	
  de	
  subjectivation	
  est	
  constitué	
  par	
  une	
  forme	
  
d’évolution,	
  de	
  création,	
  d’auto-­‐production,	
  l’auto-­‐poïèse.	
  Un	
  sujet	
  peut	
  être	
  une	
  
instance	
  collective	
  de	
  subjectivation,	
  il	
  est	
  en	
  fait	
  toute	
  instance	
  fondatrice	
  de	
  
l’intentionnalité.	
  «	
  Il	
  s’agit	
  de	
  prendre	
  le	
  rapport	
  entre	
  le	
  sujet	
  et	
  l’objet	
  par	
  le	
  milieu	
  »	
  
dit	
  Guattari,	
  c’est	
  à	
  dire	
  de	
  ne	
  pas	
  adopter	
  la	
  position	
  du	
  sujet	
  qui	
  a	
  une	
  emprise	
  sur	
  
l’objet,	
  ni	
  de	
  s’en	
  tenir	
  à	
  l’objectivité	
  des	
  choses	
  sans	
  admettre	
  le	
  lien	
  qui	
  nous	
  raccorde	
  à	
  
elles.	
  
Félix	
  Guattari	
  conçoit	
  l'objet	
  écosophique	
  comme	
  articulé	
  selon	
  quatre	
  dimensions	
  :	
  
celles	
  de	
  flux,	
  de	
  machine,	
  de	
  valeur	
  et	
  de	
  territoire	
  existentiel.	
  	
  
-­‐	
  le	
  flux	
  car	
  un	
  écosystème	
  est	
  toujours	
  un	
  enchevêtrement	
  de	
  flux	
  homogènes	
  et	
  
hétérogènes	
  qui	
  s’articulent	
  entre	
  eux	
  ;	
  
-­‐	
  la	
  dimension	
  machinique	
  :	
  Guattari	
  ne	
  trace	
  pas	
  de	
  frontières	
  stables	
  entre	
  les	
  sujets	
  et	
  



les	
  objets,	
  entre	
  l’humain	
  et	
  le	
  non-­‐humain.	
  Le	
  concept	
  de	
  machine	
  est	
  là	
  pour	
  donner	
  
une	
  dimension	
  de	
  rétroaction	
  cybernétique,	
  d’autopoïétique,	
  c’est-­‐à-­‐dire	
  d’auto-­‐
affirmation	
  ontologique.	
  Une	
  machine	
  fonctionne	
  tout	
  simplement,	
  elle	
  est	
  une	
  
processualité	
  ouverte	
  mise	
  en	
  mouvement	
  par	
  des	
  conjonctions	
  d’hétérogénéités	
  ;	
  elle	
  
n’est	
  pas,	
  dans	
  sa	
  pensée,	
  des	
  moyens	
  pour	
  une	
  fin,	
  «	
  Elle	
  est	
  travaillée	
  en	
  permanence	
  
par	
  toutes	
  les	
  forces	
  créatrices	
  des	
  sciences,	
  des	
  arts,	
  des	
  innovations	
  sociales	
  qui	
  
s’enchevêtrent	
  et	
  constituent	
  une	
  mécanosphère	
  enveloppant	
  notre	
  biosphère.	
  »	
  
-­‐	
  la	
  dimension	
  des	
  valeurs,	
  car	
  l’objet	
  écosophique	
  est	
  non	
  seulement	
  autopoïétique,	
  
mais	
  aussi	
  porteur	
  de	
  valeurs	
  et	
  de	
  perspectives	
  de	
  valorisation.	
  Il	
  permet	
  de	
  repenser	
  la	
  
problématique	
  de	
  la	
  valeur,	
  y	
  compris	
  la	
  valeur	
  économique	
  et	
  d’articuler	
  la	
  valeur	
  
capitalistique,	
  la	
  valeur	
  d'échange	
  au	
  sens	
  marxiste,	
  avec	
  les	
  autres	
  systèmes	
  de	
  
valorisation	
  comme	
  les	
  systèmes	
  sociaux,	
  les	
  groupes,	
  les	
  sensibilités	
  individuelles,	
  
artistiques,	
  religieuses	
  ;	
  et	
  cela,	
  sans	
  que	
  la	
  valeur	
  économique	
  les	
  surplombe,	
  et	
  les	
  
écrase	
  tous.	
  	
  
-­‐	
  La	
  quatrième	
  dimension	
  est	
  celle	
  de	
  la	
  finitude	
  existentielle	
  qui	
  caractérise	
  le	
  plus	
  
l'objet	
  écosophique	
  :	
  l’objet	
  écosophique	
  est	
  un	
  territoire	
  existentiel	
  qui	
  n’est	
  pas	
  
éternel,	
  il	
  a	
  une	
  naissance	
  et	
  une	
  fin,	
  mais	
  il	
  peut	
  muter	
  dans	
  autre	
  chose,	
  nourrir	
  autre	
  
chose,	
  se	
  transformer,	
  ou	
  disparaître.	
  Donc	
  il	
  n’y	
  a	
  pas	
  de	
  transcendance,	
  quelque	
  chose	
  
qui	
  perdurerait	
  dans	
  le	
  temps	
  et	
  contituerait	
  une	
  vérité	
  permanente	
  et	
  universelle.	
  Il	
  n’y	
  
a	
  pas	
  de	
  déterminisme,	
  c’est	
  à	
  dire	
  pas	
  de	
  rapport	
  de	
  causalité	
  stable.	
  Si	
  une	
  chose	
  en	
  
entraîne	
  une	
  autre,	
  on	
  ne	
  peut	
  pas	
  savoir	
  à	
  l’avance	
  ce	
  que	
  sera	
  la	
  généalogie,	
  la	
  
transmission,	
  et	
  cette	
  généalogie	
  fondera	
  une	
  historicité	
  valable	
  pour	
  elle-­‐même.	
  Ce	
  qui	
  
est	
  intéressant	
  là,	
  c’est	
  que	
  cette	
  pensée	
  permet	
  d’entrevoir	
  et	
  d’encourager	
  la	
  
possibilité	
  d’un	
  recommencement	
  à	
  partir	
  du	
  chaos,	
  d’une	
  liberté	
  de	
  refondation	
  d’un	
  
territoire	
  existentiel	
  à	
  tout	
  moment,	
  à	
  partir	
  de	
  tout	
  contexte.	
  	
  
Plutôt	
  que	
  d’élaborer	
  des	
  stratégies	
  de	
  résistances	
  à	
  l’anthropocentrisme	
  et	
  au	
  
capitalisme,	
  Guattari	
  nous	
  propose	
  avec	
  l’écosophie	
  de	
  construire	
  une	
  praxis	
  
transversale	
  au	
  clivage	
  anthropocentrisme	
  /	
  biocentrisme,	
  une	
  praxis	
  qui	
  serait	
  sa	
  
propre	
  référence,	
  une	
  éco-­‐référence.	
  Cette	
  praxis	
  obéit	
  à	
  une	
  prise	
  en	
  compte	
  des	
  
intensités	
  (des	
  zones	
  de	
  condensation	
  du	
  réel,	
  du	
  sens	
  et	
  du	
  sensible)	
  qui	
  traversent	
  tout	
  
le	
  champ	
  du	
  réel	
  et	
  que	
  les	
  arts,	
  en	
  particulier,	
  contribuent	
  à	
  rendre	
  perceptibles	
  et	
  
productives	
  de	
  subjectivité	
  ou	
  de	
  singularité.	
  C’est	
  comme	
  si	
  l’écosophie	
  ouvrait	
  à	
  un	
  
mode	
  de	
  penser,	
  de	
  faire	
  et	
  de	
  créer	
  qui	
  pouvait	
  prendre	
  la	
  liberté	
  de	
  commencer	
  
n’importe	
  où	
  et	
  s’arrêter	
  n’importe	
  où,	
  pourvu	
  qu’il	
  prenne	
  pied	
  dans	
  l’Oïkos,	
  dans	
  un	
  
contexte	
  habité,	
  peuplé,	
  que	
  l’on	
  traverse	
  et	
  qui	
  nous	
  traverse.	
  	
  
	
  	
  
Pour	
  Félix	
  Guattari,	
  la	
  fonction	
  poétique	
  consiste	
  à	
  agencer	
  des	
  processus	
  de	
  
subjectivation	
  propices	
  à	
  transformer	
  les	
  forces	
  négatives	
  qui	
  minent	
  l’existence	
  
humaine,	
  dans	
  une	
  ère	
  de	
  contraction	
  du	
  monde,	
  en	
  une	
  production	
  de	
  soi	
  (soi	
  
individuel,	
  soi	
  collectif)	
  toujours	
  renouvelée.	
  	
  
	
  
Afin	
  d’esquisser	
  une	
  posture	
  possible	
  en	
  tant	
  qu’opérateur	
  artistique	
  collaborant	
  avec	
  
des	
  artistes,	
  des	
  penseurs,	
  des	
  acteurs	
  sociaux,	
  et	
  des	
  acteurs	
  tout	
  court,	
  une	
  posture	
  qui	
  
pourrait	
  reposer	
  sur	
  certains	
  des	
  principes	
  énoncés	
  ci-­‐dessus,	
  il	
  me	
  semble	
  que	
  la	
  notion	
  
de	
  rapport,	
  de	
  relation,	
  est	
  à	
  considérer	
  au	
  premier	
  chef,	
  comme	
  étant	
  le	
  pivot	
  des	
  
approches	
  écosophiques	
  de	
  Naess	
  et	
  de	
  Guattari.	
  	
  
	
  
	
  
RELATION	
  



La	
  pensée	
  de	
  la	
  relation	
  ne	
  peut	
  plus	
  être	
  une	
  pensée	
  du	
  sujet	
  en	
  face	
  duquel	
  les	
  
éléments	
  non-­‐humains	
  du	
  monde	
  seraient	
  des	
  objets	
  uniquement	
  destinés	
  à	
  une	
  utilité.	
  
Si	
  l’on	
  considère	
  la	
  figure	
  bien	
  connue	
  du	
  rhizome	
  pour	
  caractériser	
  une	
  pensée	
  ou	
  une	
  
situation,	
  cette	
  dernière	
  est	
  à	
  prendre	
  ni	
  par	
  le	
  sujet,	
  ni	
  par	
  l’objet,	
  mais	
  par	
  le	
  milieu,	
  car	
  
sujet	
  et	
  objet	
  se	
  transforment	
  l’un	
  l’autre.	
  Il	
  n’y	
  a	
  pas	
  des	
  objets,	
  pas	
  de	
  terre,	
  pas	
  de	
  
nature,	
  mais	
  un	
  monde	
  :	
  pas	
  de	
  milieu	
  humain	
  qui	
  ne	
  soit	
  humain	
  sans	
  être	
  transformé	
  
par	
  ce	
  milieu	
  et	
  ce	
  qui	
  s’y	
  trouve,	
  et	
  par	
  le	
  dehors	
  de	
  ce	
  milieu.	
  
Et	
  cette	
  transformation	
  est	
  le	
  lieu	
  de	
  la	
  singularisation	
  et	
  de	
  l’enrichissement	
  des	
  êtres	
  
humains.	
  	
  
Dans	
  le	
  cosmos,	
  il	
  n’y	
  a	
  rien	
  qui	
  ne	
  puisse	
  être	
  relié.	
  Tout	
  est	
  là.	
  Ce	
  qui	
  n’est	
  pas	
  relié	
  est	
  
ce	
  qui	
  n’est	
  pas	
  perceptible	
  par	
  nos	
  outils,	
  et	
  même	
  cela	
  est	
  relié	
  par	
  le	
  fait	
  que	
  la	
  
conscience	
  de	
  notre	
  ignorance	
  elle-­‐même	
  informe	
  notre	
  rapport	
  au	
  monde.	
  	
  
Les	
  rapports,	
  les	
  liaisons	
  créent	
  des	
  zones	
  ou	
  des	
  flux	
  d’intensité	
  au	
  contact	
  desquelles	
  
nous	
  changeons.	
  Ces	
  rapports	
  peuvent	
  être	
  ce	
  qui	
  constitue,	
  et	
  tout	
  autant,	
  ce	
  que	
  
constituent	
  les	
  œuvres	
  d’art.	
  Zones	
  d’intensité,	
  de	
  condensation	
  du	
  sens	
  et	
  du	
  sensible,	
  
ces	
  dernières	
  peuvent	
  être	
  décrites	
  avec	
  Arne	
  Naess	
  comme	
  des	
  gestalts,	
  qui	
  «	
  lient	
  le	
  Je	
  
et	
  le	
  non	
  Je	
  dans	
  un	
  tout.	
  Si	
  bien	
  qu’il	
  n’y	
  a	
  pas	
  d’isolation	
  entre	
  l’individu	
  et	
  la	
  réalité	
  ».	
  
Pour	
  lui,	
  le	
  relationnisme	
  a	
  une	
  valeur	
  écosophique	
  parce	
  qu’il	
  balaye	
  l’idée	
  selon	
  
laquelle	
  les	
  organismes	
  sont	
  isolables	
  de	
  leur	
  milieu.	
  Même	
  l’idée	
  d’une	
  interaction	
  entre	
  
l’organisme	
  et	
  son	
  milieu	
  est	
  fausse.	
  Car	
  il	
  s’agit	
  plus	
  d’un	
  continuum	
  et	
  l’organisme	
  lui-­‐
même	
  est	
  un	
  ensemble	
  d’interactions.	
  Les	
  organismes	
  présupposent	
  un	
  milieu	
  (si	
  une	
  
souris	
  était	
  plongée	
  dans	
  du	
  vide,	
  elle	
  disparaîtrait.	
  S’il	
  y	
  a	
  organisme,	
  il	
  y	
  a	
  milieu.	
  	
  
Naess	
  utilise	
  le	
  terme	
  de	
  gestalt	
  pour	
  désigner	
  la	
  forme	
  d’une	
  chose	
  en	
  relation	
  avec	
  les	
  
choses	
  qui	
  sont	
  là,	
  autour,	
  à	
  cet	
  endroit	
  et	
  à	
  cet	
  instant.	
  	
  
«	
  Dans	
  une	
  oeuvre	
  d'art,	
  dit-­‐il,	
  c'est	
  la	
  gestalt	
  qui	
  en	
  est,	
  peut-­‐être,	
  la	
  finalité	
  la	
  plus	
  
profonde.	
  Elle	
  nous	
  aide	
  à	
  unifier	
  nos	
  perceptions	
  et,	
  en	
  langage	
  simple,	
  elle	
  donne	
  sens	
  
aux	
  choses,	
  nous	
  protégeant	
  par	
  là,	
  tel	
  un	
  bouclier	
  psychique,	
  contre	
  l'entropie	
  
spirituelle	
  et	
  sociale.	
  Si	
  l'art	
  est	
  puissant	
  dans	
  sa	
  gestalt,	
  comme	
  la	
  nature	
  elle-­‐même,	
  il	
  
devient	
  source	
  de	
  renouvellement	
  et	
  de	
  valeurs.	
  »	
  
	
  
Cette	
  approche	
  relationnelle	
  de	
  nos	
  formes	
  de	
  vie	
  (pas	
  seulement	
  humaine)	
  est	
  au	
  cœur	
  
des	
  œuvres,	
  au	
  cœur	
  de	
  l’art.	
  Et	
  si	
  l’on	
  entend	
  ce	
  que	
  nous	
  disent	
  Naess	
  et	
  Guattari,	
  et	
  
bien	
  d’autres	
  avec	
  eux,	
  il	
  n’est	
  pas	
  de	
  recoin	
  de	
  l’existence,	
  de	
  la	
  vie	
  sociale,	
  du	
  système	
  
économique	
  qui	
  ne	
  devrait	
  échapper	
  à	
  la	
  puissance	
  de	
  l’art,	
  à	
  son	
  imprévisibilité,	
  à	
  son	
  
acuité,	
  et	
  surtout	
  à	
  sa	
  force	
  de	
  subjectivation.	
  Dans	
  un	
  monde	
  idéal,	
  l’art	
  nourrirait	
  
continuellement	
  ce	
  rapport	
  à	
  l’énigme	
  de	
  l’existence,	
  permettrait	
  de	
  faire	
  de	
  cette	
  
question	
  insoluble	
  le	
  moteur	
  d’une	
  production	
  de	
  soi	
  libérée	
  de	
  l’obligation	
  d’y	
  
répondre.	
  Mais	
  pas	
  seulement	
  en	
  se	
  réfugiant	
  dans	
  des	
  lieux	
  spécifiques	
  préservés	
  du	
  
bruit	
  des	
  échanges	
  du	
  monde.	
  En	
  s’immisçant	
  dans	
  les	
  rapports	
  sociaux	
  et	
  économiques,	
  
en	
  nourrissant	
  des	
  dynamiques	
  de	
  transformation,	
  en	
  initiant	
  des	
  processus	
  de	
  
transfiguration	
  du	
  quotidien.	
  
	
  
Les	
  philosophies	
  que	
  nous	
  venons	
  d’aborder	
  annoncent	
  un	
  changement	
  très	
  profond	
  de	
  
paradigme,	
  et	
  les	
  notions	
  liées	
  à	
  l’idée	
  de	
  substance,	
  de	
  transcendance	
  (l’identité	
  
nationale,	
  l’Etat-­‐nation,	
  l’expertise,	
  etc.),	
  n’en	
  finissent	
  pas	
  de	
  perdre	
  de	
  leur	
  pertinence	
  
dans	
  un	
  monde	
  où	
  tout	
  est	
  relié,	
  comme	
  nous	
  l’avons	
  vu.	
  	
  
Ainsi,	
  on	
  pourrait	
  imaginer	
  une	
  identité	
  artistique	
  plus	
  diffuse,	
  partagée,	
  transverse,	
  
immanente	
  à	
  un	
  contexte	
  donné.	
  	
  
Il	
  s’agit	
  donc	
  de	
  s’interroger	
  sur	
  les	
  process	
  artistiques,	
  et	
  l’élaboration	
  de	
  contextes	
  de	
  



création	
  qui	
  pourraient	
  faire	
  se	
  rencontrer	
  des	
  subjectivités,	
  des	
  êtres,	
  des	
  choses,	
  et	
  qui	
  
pourraient	
  donner	
  lieu	
  à	
  des	
  productions	
  dont	
  les	
  finalités	
  ne	
  seraient	
  autres	
  que	
  celle	
  
de	
  l’enrichissement	
  de	
  notre	
  rapport	
  au	
  monde.	
  Un	
  opérateur	
  artistique	
  doit	
  se	
  
demander	
  aujourd’hui	
  comment	
  accompagner	
  les	
  acteurs	
  de	
  ces	
  processus	
  dans	
  un	
  
mouvement	
  transversal	
  aux	
  univers	
  cloisonnés,	
  qui	
  convoquerait	
  ensemble	
  des	
  niveaux	
  
de	
  regard	
  et	
  d’intervention	
  divers	
  et	
  pourrait	
  générer	
  des	
  manières	
  d’être	
  au	
  monde	
  
assumant	
  pleinement	
  leur	
  singularité.	
  	
  	
  
	
  
	
  
	
  


