Philosophie du pour
Raphaéle Jeune
Texte publié sur le blog Orangerouge2014.wordpress.com en mai 2014

En guise de premier cheminement spéculatif a partir de ce que je vois et entends dans mes
aventures Orange rouge, j'aimerais déployer une modeste et succinte philosophie du

«pour ».

Le « pour » désigné comme opérateur de finalité, marqueur d’assignation, préposition
liante, rattache deux parametres dont le second se voit accorder le droit de faire du premier
son obligé.

Dans la proposition « Je fais cela pour toi », le toi n’a peut-étre rien demandé, mais il est le
destinataire de I’action. Tenu de se réjouir de I'adresse, d’y voir un don ouvrant a une
amélioration de sa condition, il peut aussi éprouver ce pour comme un poids ou une géne,
ne s’y retrouvant pas : il n’est pas le bon destinataire, ou le cela ne correspond pas a son
besoin du moment. Il ne vaut pas le cela, n’en veut pas.

Et s’il en veut, que doit-il donner en retour qui dédouane le je de son faire ?

Rien, si I'amour, I'amitié ou la compassion purs portent ce don, que sa gratuité ouvre a
I’"horizon sans borne de son déploiement. Mais la rareté de ces dispositions dans les
processus sociaux d’échanges entre individus de I'espece humaine n’a d’égal que la regle qui
veut qu’un prété le soit pour un rendu.

Agir dans I'intérét d’un tiers reléve de 'interprétation subjective d’une disposition dont nous
ne sommes ni maitres ni parfaitement connaisseurs. L'intérét que je pense étre celui de X
n’est qu’une projection de I'intérét que j’ai a son intérét. Ces deux intéréts entretiennent un
lien distendu et sont parfois séparés par un gouffre. Par exemple, les enfants et les
adolescents ont une perception du temps ancrée dans le présent, dans le tres court terme,
qui ne peut se raccorder a la vision adulte habitée par un schéma temporel plus étendu.
L’anticipation manquant aux plus jeunes qui n’ont pas I’expérience de la lointaine
conséquence, cela nécessite de faire passer en force ce que I'adulte croit étre bon pour eux
sur la durée, qui entre en conflit avec leurs désirs immédiats : « je fais cela pour toi contre
toi ».

Autre chose encore est de dire : « Je fais cela pour moi ». Dans la logique de survie de
I’espéce, agir pour quelgu’un revient a agir pour soi-méme, dans un échange de bons
procédés (je fais cela pour toi pour moi). Mais dans la recherche de la paix sociale, a
I'inverse, agir pour soi — pour son propre bonheur — revient a agir pour |'autre que I'on peut
ainsi mieux prendre en compte et respecter (je fais cela pour moi pour toi). On peut
entrevoir dans ces deux propositions les tensions contraires qui circulent dans les relations
d’un sujet aux autres, et qui s’assortissent de deux interprétations contradictoires :

- la premiere a dominante égocentrée,

- la seconde a dominante allocentrée.

Dans la réalité, nous oscillons entre les deux poéles, et cette dynamique hante les philosophes
et les moralistes depuis la nuit des temps, tout comme nos champs de batailles intimes.



Réfléchissons maintenant a la proposition : « Je fais ceci pour rien ». Le pour se retrouve
comme au bord de lui-méme, extrémité de la phrase, planche de saut dans le vide. Ou a
I'inverse, ouverture sur un infini, un non fini insaisissable, « intenable » comme disait
Barthes dans son Cours sur le Neutre, intenable donc invendable. Une des figures utilisées
par le sémiologue pour explorer sa topique du Neutre est le terme japonais mushotoku : le
non-profit, ou le non-désir de prendre. Je fais cela, mais je ne désire rien prendre en retour.
Ce que je fais est incalculable, non évaluable. C'est gratuit mais pas dénué de sens, silI'on
entend par la le sens de mon histoire, car je ne peux faire autrement que de le faire, mais ce
n’est ni pour moi ni pour un autre que je le fais. Le sens ici n’est pas pensé en terme
paradigmatique, selon une logique qui opposerait deux propositions exclusives I'une de
I'autre, mais comme une suite de nuances qui teintent action et perception et tissent le réel
sans le forcer a la signification. Barthes : Le Neutre esquive le paradigme et ses arrogances,
exempte le sens, il est le « champ polymorphe d’esquive du paradigme ».

L’expression « pour rien » désigne indifféremment une absence de raison et une absence de
fin, lesquelles correspondent pourtant a des interrogations bien différentes :

- Pourquoi ? = pour quelle raison ?

- Pour quoi ? = dans quel but ?

Il serait intéressant de savoir lequel des deux termes préexiste historiquement a I’autre, si le
premier résulte de I'univerbation du second ou le second de la scission du premier. Quoiqu'’il
en soit, dans un cas comme dans l'autre, le changement ne s’est pas fait sans conséquences
pour la signification. Pourquoi donc le pourquoi s’est-il différencié du pour quoi ?

Le pourquoi se situe en amont de I'action, dans les remous du manque (substance) ou de
I’écart (distance) a combler (dynamique du désir), héritage d’une situation antérieure
problématique.

Dans pour quoi, usité dans des formes comme « ce pour quoi » ou « pour quoi faire », on
passe de la raison au résultat visé, par un effort de projection d’un effet anticipé. C’est donc
le pour qui se retourne sur lui-méme en se détachant du quoi. Dans le premier cas, il oriente
le regard du sujet vers l'arriére, dans le second, vers I'avant.

Bien sdr, ce n’est pas aussi simple. La symétrie du manque et de I'assouvissement, ou de la
cause et de I'effet, n’est jamais systématique et nous faisons bien des détours pour faire
coincider ces termes, si bien que cela ne marche pas toujours.

Cette petite digression philosophique n’est pas vaine, car elle s’arrime au dispositif Orange
rouge qui pose la question du pour de facon trés intéressante.

La finalité sans fin de I’art est notre diapason. Nous I’avons intégré dans nos projections
inconscientes, nous en avons besoin comme d’une soupape alors que les actions productives
dans nos vies trouvent toutes hors d’elles-mémes une raison d’étre.

On parle d’art de la péche ou de la chasse lorsqu’il s’agit de désigner le geste, le faire, la
stratégie chorégraphique de la relation a I'animal sans autre fin qu’elle-méme, mais on parle
de péche et de chasse quand I’'animal devient une ressource pour se nourrir.

La propriété essentielle de I’art réside dans sa soustraction a la logique utilitariste inhérente
aux besoins naturels comme aux rapports économiques et sociaux (qui leur sont liés). Je
mets ici de c6té la problématique de la valeur marchande des ceuvres, dont le paradoxe est
justement de s’indexer sur leur « inutilité ».



Pour autant, I'art reste indispensable a la cohésion d’une société et a I'équilibre de I'individu.
Il est donc utile. Mais il n’est pas utilisable. Comment expliquer cette aporie ?

Celle, encore, de I'amont et de I’aval : on peut constater 'utilité de I'art, mais on ne peut la
décréter, comme on décrete un loi. Pourquoi ? Parce qu’on aurait tot fait d’assigner a
I’ceuvre un sens qui la dépasserait, alors méme que c’est elle qui doit dépasser le sens.
Comment faire un modele, une feuille de route, un dogme d’une instance dont la
particularité est de déstabiliser tout dogme ? Ni moyen, ni fin, I'ceuvre est une traversée, un
geste que nous recevons (désir réactif) et accompagnons (désir actif) sans I'arraisonner
(désir non proactif), sans le dénouer. Nous risquerions sinon de la soustraire a son libre
déploiement, a son chemin qui est aussi sa fin (Tao).

Pour Barthes, la conversation de ces deux désirs, réactif-actif, ou aucun ne prend le pouvoir
sur 'autre, marque la disposition a entériner la marque aporétique de I’existence.

« Comment reconnaitre le monde comme un tissu d’apories, comment vivre jusqu’a la mort
en traversant (douloureusement, jouissivement) les apories sans les défaire par un coup de
force logique, dogmatique ? C’est-a-dire : comment vivre les apories comme une création,
c’est-a-dire par la pratique d’un texte-discours, qui ne rompt pas I'aporie, mais la dérive dans
une parole qui s’enchevétre a I'autre (public) amoureusement (pour reprendre (...) un mot
de Nietzsche). Je I'ai dit (...) : |a littérature ou I'écriture (...) = la représentation du monde
comme aporétique, tissu d’apories + la pratique qui opére une catharsis de I'aporie, sans la
dénouer, c’est-a-dire sans arrogance. »

Les projets Orange rouge touchent a ce nceud aporétique, impliquant I'artiste dans un
contexte pédagogique voué a faire progresser les enfants, mais I'invitant a réaliser une
ceuvre qui, par essence, échappe en partie a cette finalité. Cette intrication reste le sujet
principale de questionnement des artistes, tantdét vécu comme un défi passionnant, tantét
comme un point de difficulté a surmonter. Certains envisage la rencontre comme
I’ouverture de potentialités inédites pour tout le monde quand d’autres peinent a trouver
leur réle, entre un animateur d’atelier d’arts plastiques et un créateur qui instrumentalise
les enfants pour le compte de son art.

Dans tous les cas, une négociation avec les nombreux parametres de I'expérience est a
I’'ceuvre : la part du pédagogique et de la discipline, le lien a I’enseignant et entre
I’enseignant et les collégiens, le temps accordé au projet, la configuration de la classe, les
handicaps des enfants et leur disparité, les compétences de I'artiste, sa propension a
accueillir I'inattendu dans son processus de création, etc.

On pourrait conclure avec un détour par Fernand Deligny, cité de nombreuses fois dans la
discussion qui a eu lieu a Khiasma autour des projets Orangerouge 2013 (commissaire
invitée : Estelle Nabeyrat) le 20 mars dernier. Si I’'on considére en définitive que les artistes
conviés dans ce programme ceuvrent pour rien, cela laisse la voie a quelque chose
d’irréductible : la sensation du geste dans un agir improductif, qui parait garantir la
construction de soi plus sGrement que I'acquisition des normes sociales.



