
Philosophie	
  du	
  pour	
  
Raphaële	
  Jeune	
  
Texte	
  publié	
  sur	
  le	
  blog	
  Orangerouge2014.wordpress.com	
  en	
  mai	
  2014	
  
	
  
	
  
	
  
En	
  guise	
  de	
  premier	
  cheminement	
  spéculatif	
  à	
  partir	
  de	
  ce	
  que	
  je	
  vois	
  et	
  entends	
  dans	
  mes	
  
aventures	
  Orange	
  rouge,	
  j’aimerais	
  déployer	
  une	
  modeste	
  et	
  succinte	
  philosophie	
  du	
  
«	
  pour	
  ».	
  	
  
Le	
  «	
  pour	
  »	
  désigné	
  comme	
  opérateur	
  de	
  finalité,	
  marqueur	
  d’assignation,	
  préposition	
  
liante,	
  rattache	
  deux	
  paramètres	
  dont	
  le	
  second	
  se	
  voit	
  accorder	
  le	
  droit	
  de	
  faire	
  du	
  premier	
  
son	
  obligé.	
  	
  
Dans	
  la	
  proposition	
  «	
  Je	
  fais	
  cela	
  pour	
  toi	
  »,	
  le	
  toi	
  n’a	
  peut-­‐être	
  rien	
  demandé,	
  mais	
  il	
  est	
  le	
  
destinataire	
  de	
  l’action.	
  Tenu	
  de	
  se	
  réjouir	
  de	
  l’adresse,	
  d’y	
  voir	
  un	
  don	
  ouvrant	
  à	
  une	
  
amélioration	
  de	
  sa	
  condition,	
  il	
  peut	
  aussi	
  éprouver	
  ce	
  pour	
  comme	
  un	
  poids	
  ou	
  une	
  gêne,	
  
ne	
  s’y	
  retrouvant	
  pas	
  :	
  il	
  n’est	
  pas	
  le	
  bon	
  destinataire,	
  ou	
  le	
  cela	
  ne	
  correspond	
  pas	
  à	
  son	
  
besoin	
  du	
  moment.	
  Il	
  ne	
  vaut	
  pas	
  le	
  cela,	
  n’en	
  veut	
  pas.	
  
Et	
  s’il	
  en	
  veut,	
  que	
  doit-­‐il	
  donner	
  en	
  retour	
  qui	
  dédouane	
  le	
  je	
  de	
  son	
  faire	
  ?	
  	
  
Rien,	
  si	
  l’amour,	
  l’amitié	
  ou	
  la	
  compassion	
  purs	
  portent	
  ce	
  don,	
  que	
  sa	
  gratuité	
  ouvre	
  à	
  
l’horizon	
  sans	
  borne	
  de	
  son	
  déploiement.	
  Mais	
  la	
  rareté	
  de	
  ces	
  dispositions	
  dans	
  les	
  
processus	
  sociaux	
  d’échanges	
  entre	
  individus	
  de	
  l’espèce	
  humaine	
  n’a	
  d’égal	
  que	
  la	
  règle	
  qui	
  
veut	
  qu’un	
  prêté	
  le	
  soit	
  pour	
  un	
  rendu.	
  	
  
	
  
Agir	
  dans	
  l’intérêt	
  d’un	
  tiers	
  relève	
  de	
  l’interprétation	
  subjective	
  d’une	
  disposition	
  dont	
  nous	
  
ne	
  sommes	
  ni	
  maîtres	
  ni	
  parfaitement	
  connaisseurs.	
  L’intérêt	
  que	
  je	
  pense	
  être	
  celui	
  de	
  X	
  
n’est	
  qu’une	
  projection	
  de	
  l’intérêt	
  que	
  j’ai	
  à	
  son	
  intérêt.	
  Ces	
  deux	
  intérêts	
  entretiennent	
  un	
  
lien	
  distendu	
  et	
  sont	
  parfois	
  séparés	
  par	
  un	
  gouffre.	
  Par	
  exemple,	
  les	
  enfants	
  et	
  les	
  
adolescents	
  ont	
  une	
  perception	
  du	
  temps	
  ancrée	
  dans	
  le	
  présent,	
  dans	
  le	
  très	
  court	
  terme,	
  
qui	
  ne	
  peut	
  se	
  raccorder	
  à	
  la	
  vision	
  adulte	
  habitée	
  par	
  un	
  schéma	
  temporel	
  plus	
  étendu.	
  
L’anticipation	
  manquant	
  aux	
  plus	
  jeunes	
  qui	
  n’ont	
  pas	
  l’expérience	
  de	
  la	
  lointaine	
  
conséquence,	
  cela	
  nécessite	
  de	
  faire	
  passer	
  en	
  force	
  ce	
  que	
  l’adulte	
  croit	
  être	
  bon	
  pour	
  eux	
  
sur	
  la	
  durée,	
  qui	
  entre	
  en	
  conflit	
  avec	
  leurs	
  désirs	
  immédiats	
  :	
  «	
  je	
  fais	
  cela	
  pour	
  toi	
  contre	
  
toi	
  ».	
  	
  
	
  
Autre	
  chose	
  encore	
  est	
  de	
  dire	
  :	
  «	
  Je	
  fais	
  cela	
  pour	
  moi	
  ».	
  Dans	
  la	
  logique	
  de	
  survie	
  de	
  
l’espèce,	
  agir	
  pour	
  quelqu’un	
  revient	
  à	
  agir	
  pour	
  soi-­‐même,	
  dans	
  un	
  échange	
  de	
  bons	
  
procédés	
  (je	
  fais	
  cela	
  pour	
  toi	
  pour	
  moi).	
  Mais	
  dans	
  la	
  recherche	
  de	
  la	
  paix	
  sociale,	
  à	
  
l’inverse,	
  agir	
  pour	
  soi	
  	
  –	
  pour	
  son	
  propre	
  bonheur	
  –	
  revient	
  à	
  agir	
  pour	
  l’autre	
  que	
  l’on	
  peut	
  
ainsi	
  mieux	
  prendre	
  en	
  compte	
  et	
  respecter	
  (je	
  fais	
  cela	
  pour	
  moi	
  pour	
  toi).	
  On	
  peut	
  
entrevoir	
  dans	
  ces	
  deux	
  propositions	
  les	
  tensions	
  contraires	
  qui	
  circulent	
  dans	
  les	
  relations	
  
d’un	
  sujet	
  aux	
  autres,	
  et	
  qui	
  s’assortissent	
  de	
  deux	
  interprétations	
  contradictoires	
  :	
  	
  
-­‐	
  la	
  première	
  à	
  dominante	
  égocentrée,	
  
-­‐	
  la	
  seconde	
  à	
  dominante	
  allocentrée.	
  	
  
Dans	
  la	
  réalité,	
  nous	
  oscillons	
  entre	
  les	
  deux	
  pôles,	
  et	
  cette	
  dynamique	
  hante	
  les	
  philosophes	
  
et	
  les	
  moralistes	
  depuis	
  la	
  nuit	
  des	
  temps,	
  tout	
  comme	
  nos	
  champs	
  de	
  batailles	
  intimes.	
  	
  
	
  



Réfléchissons	
  maintenant	
  à	
  la	
  proposition	
  :	
  «	
  Je	
  fais	
  ceci	
  pour	
  rien	
  ».	
  Le	
  pour	
  se	
  retrouve	
  
comme	
  au	
  bord	
  de	
  lui-­‐même,	
  extrêmité	
  de	
  la	
  phrase,	
  planche	
  de	
  saut	
  dans	
  le	
  vide.	
  Ou	
  à	
  
l’inverse,	
  ouverture	
  sur	
  un	
  infini,	
  un	
  non	
  fini	
  insaisissable,	
  «	
  intenable	
  »	
  comme	
  disait	
  
Barthes	
  dans	
  son	
  Cours	
  sur	
  le	
  Neutre,	
  intenable	
  donc	
  invendable.	
  Une	
  des	
  figures	
  utilisées	
  
par	
  le	
  sémiologue	
  pour	
  explorer	
  sa	
  topique	
  du	
  Neutre	
  est	
  le	
  terme	
  japonais	
  mushotoku	
  :	
  le	
  
non-­‐profit,	
  ou	
  le	
  non-­‐désir	
  de	
  prendre.	
  Je	
  fais	
  cela,	
  mais	
  je	
  ne	
  désire	
  rien	
  prendre	
  en	
  retour.	
  
Ce	
  que	
  je	
  fais	
  est	
  incalculable,	
  non	
  évaluable.	
  C’est	
  gratuit	
  mais	
  pas	
  dénué	
  de	
  sens,	
  si	
  l’on	
  
entend	
  par	
  là	
  le	
  sens	
  de	
  mon	
  histoire,	
  car	
  je	
  ne	
  peux	
  faire	
  autrement	
  que	
  de	
  le	
  faire,	
  mais	
  ce	
  
n’est	
  ni	
  pour	
  moi	
  ni	
  pour	
  un	
  autre	
  que	
  je	
  le	
  fais.	
  Le	
  sens	
  ici	
  n’est	
  pas	
  pensé	
  en	
  terme	
  
paradigmatique,	
  selon	
  une	
  logique	
  qui	
  opposerait	
  deux	
  propositions	
  exclusives	
  l’une	
  de	
  
l’autre,	
  mais	
  comme	
  une	
  suite	
  de	
  nuances	
  qui	
  teintent	
  action	
  et	
  perception	
  et	
  tissent	
  le	
  réel	
  
sans	
  le	
  forcer	
  à	
  la	
  signification.	
  Barthes	
  :	
  Le	
  Neutre	
  esquive	
  le	
  paradigme	
  et	
  ses	
  arrogances,	
  
exempte	
  le	
  sens,	
  il	
  est	
  le	
  «	
  champ	
  polymorphe	
  d’esquive	
  du	
  paradigme	
  ».	
  	
  
	
  
L’expression	
  «	
  pour	
  rien	
  »	
  désigne	
  indifféremment	
  une	
  absence	
  de	
  raison	
  et	
  une	
  absence	
  de	
  
fin,	
  lesquelles	
  correspondent	
  pourtant	
  à	
  des	
  interrogations	
  bien	
  différentes	
  :	
  	
  
-­‐	
  Pourquoi	
  ?	
  =	
  pour	
  quelle	
  raison	
  ?	
  
-­‐	
  Pour	
  quoi	
  ?	
  =	
  dans	
  quel	
  but	
  ?	
  	
  
Il	
  serait	
  intéressant	
  de	
  savoir	
  lequel	
  des	
  deux	
  termes	
  préexiste	
  historiquement	
  à	
  l’autre,	
  si	
  le	
  
premier	
  résulte	
  de	
  l’univerbation	
  du	
  second	
  ou	
  le	
  second	
  de	
  la	
  scission	
  du	
  premier.	
  Quoiqu’il	
  
en	
  soit,	
  dans	
  un	
  cas	
  comme	
  dans	
  l’autre,	
  le	
  changement	
  ne	
  s’est	
  pas	
  fait	
  sans	
  conséquences	
  
pour	
  la	
  signification.	
  Pourquoi	
  donc	
  le	
  pourquoi	
  s’est-­‐il	
  différencié	
  du	
  pour	
  quoi	
  ?	
  	
  
Le	
  pourquoi	
  se	
  situe	
  en	
  amont	
  de	
  l’action,	
  dans	
  les	
  remous	
  du	
  manque	
  (substance)	
  ou	
  de	
  
l’écart	
  (distance)	
  à	
  combler	
  (dynamique	
  du	
  désir),	
  héritage	
  d’une	
  situation	
  antérieure	
  
problématique.	
  	
  
Dans	
  pour	
  quoi,	
  usité	
  dans	
  des	
  formes	
  comme	
  «	
  ce	
  pour	
  quoi	
  »	
  ou	
  «	
  pour	
  quoi	
  faire	
  »,	
  on	
  
passe	
  de	
  la	
  raison	
  au	
  résultat	
  visé,	
  par	
  un	
  effort	
  de	
  projection	
  d’un	
  effet	
  anticipé.	
  C’est	
  donc	
  
le	
  pour	
  qui	
  se	
  retourne	
  sur	
  lui-­‐même	
  en	
  se	
  détachant	
  du	
  quoi.	
  Dans	
  le	
  premier	
  cas,	
  il	
  oriente	
  
le	
  regard	
  du	
  sujet	
  vers	
  l’arrière,	
  dans	
  le	
  second,	
  vers	
  l’avant.	
  	
  
Bien	
  sûr,	
  ce	
  n’est	
  pas	
  aussi	
  simple.	
  La	
  symétrie	
  du	
  manque	
  et	
  de	
  l’assouvissement,	
  ou	
  de	
  la	
  
cause	
  et	
  de	
  l’effet,	
  n’est	
  jamais	
  systématique	
  et	
  nous	
  faisons	
  bien	
  des	
  détours	
  pour	
  faire	
  
coïncider	
  ces	
  termes,	
  si	
  bien	
  que	
  cela	
  ne	
  marche	
  pas	
  toujours.	
  	
  
	
  
Cette	
  petite	
  digression	
  philosophique	
  n’est	
  pas	
  vaine,	
  car	
  elle	
  s’arrime	
  au	
  dispositif	
  Orange	
  
rouge	
  qui	
  pose	
  la	
  question	
  du	
  pour	
  de	
  façon	
  très	
  intéressante.	
  	
  
	
  
La	
  finalité	
  sans	
  fin	
  de	
  l’art	
  est	
  notre	
  diapason.	
  Nous	
  l’avons	
  intégré	
  dans	
  nos	
  projections	
  
inconscientes,	
  nous	
  en	
  avons	
  besoin	
  comme	
  d’une	
  soupape	
  alors	
  que	
  les	
  actions	
  productives	
  
dans	
  nos	
  vies	
  trouvent	
  toutes	
  hors	
  d’elles-­‐mêmes	
  une	
  raison	
  d’être.	
  	
  
On	
  parle	
  d’art	
  de	
  la	
  pêche	
  ou	
  de	
  la	
  chasse	
  lorsqu’il	
  s’agit	
  de	
  désigner	
  le	
  geste,	
  le	
  faire,	
  la	
  
stratégie	
  chorégraphique	
  de	
  la	
  relation	
  à	
  l’animal	
  sans	
  autre	
  fin	
  qu’elle-­‐même,	
  mais	
  on	
  parle	
  
de	
  pêche	
  et	
  de	
  chasse	
  quand	
  l’animal	
  devient	
  une	
  ressource	
  pour	
  se	
  nourrir.	
  	
  	
  
	
  
La	
  propriété	
  essentielle	
  de	
  l’art	
  réside	
  dans	
  sa	
  soustraction	
  à	
  la	
  logique	
  utilitariste	
  inhérente	
  
aux	
  besoins	
  naturels	
  comme	
  aux	
  rapports	
  économiques	
  et	
  sociaux	
  (qui	
  leur	
  sont	
  liés).	
  Je	
  
mets	
  ici	
  de	
  côté	
  la	
  problématique	
  de	
  la	
  valeur	
  marchande	
  des	
  œuvres,	
  dont	
  le	
  paradoxe	
  est	
  
justement	
  de	
  s’indexer	
  sur	
  leur	
  «	
  inutilité	
  ».	
  	
  



Pour	
  autant,	
  l’art	
  reste	
  indispensable	
  à	
  la	
  cohésion	
  d’une	
  société	
  et	
  à	
  l’équilibre	
  de	
  l’individu.	
  
Il	
  est	
  donc	
  utile.	
  Mais	
  il	
  n’est	
  pas	
  utilisable.	
  Comment	
  expliquer	
  cette	
  aporie	
  ?	
  
Celle,	
  encore,	
  de	
  l’amont	
  et	
  de	
  l’aval	
  :	
  on	
  peut	
  constater	
  l’utilité	
  de	
  l’art,	
  mais	
  on	
  ne	
  peut	
  la	
  
décréter,	
  comme	
  on	
  décrète	
  un	
  loi.	
  Pourquoi	
  ?	
  Parce	
  qu’on	
  aurait	
  tôt	
  fait	
  d’assigner	
  à	
  
l’œuvre	
  un	
  sens	
  qui	
  la	
  dépasserait,	
  alors	
  même	
  que	
  c’est	
  elle	
  qui	
  doit	
  dépasser	
  le	
  sens.	
  	
  
Comment	
  faire	
  un	
  modèle,	
  une	
  feuille	
  de	
  route,	
  un	
  dogme	
  d’une	
  instance	
  dont	
  la	
  
particularité	
  est	
  de	
  déstabiliser	
  tout	
  dogme	
  ?	
  Ni	
  moyen,	
  ni	
  fin,	
  l’œuvre	
  est	
  une	
  traversée,	
  un	
  
geste	
  que	
  nous	
  recevons	
  (désir	
  réactif)	
  et	
  accompagnons	
  (désir	
  actif)	
  sans	
  l’arraisonner	
  
(désir	
  non	
  proactif),	
  sans	
  le	
  dénouer.	
  Nous	
  risquerions	
  sinon	
  de	
  la	
  soustraire	
  à	
  son	
  libre	
  
déploiement,	
  à	
  son	
  chemin	
  qui	
  est	
  aussi	
  sa	
  fin	
  (Tao).	
  	
  
Pour	
  Barthes,	
  la	
  conversation	
  de	
  ces	
  deux	
  désirs,	
  réactif-­‐actif,	
  où	
  aucun	
  ne	
  prend	
  le	
  pouvoir	
  
sur	
  l’autre,	
  marque	
  la	
  disposition	
  à	
  entériner	
  la	
  marque	
  aporétique	
  de	
  l’existence.	
  	
  
	
  
«	
  Comment	
  reconnaître	
  le	
  monde	
  comme	
  un	
  tissu	
  d’apories,	
  comment	
  vivre	
  jusqu’à	
  la	
  mort	
  
en	
  traversant	
  (douloureusement,	
  jouissivement)	
  les	
  apories	
  sans	
  les	
  défaire	
  par	
  un	
  coup	
  de	
  
force	
  logique,	
  dogmatique	
  ?	
  C’est-­‐à-­‐dire	
  :	
  comment	
  vivre	
  les	
  apories	
  comme	
  une	
  création,	
  
c’est-­‐à-­‐dire	
  par	
  la	
  pratique	
  d’un	
  texte-­‐discours,	
  qui	
  ne	
  rompt	
  pas	
  l’aporie,	
  mais	
  la	
  dérive	
  dans	
  
une	
  parole	
  qui	
  s’enchevêtre	
  à	
  l’autre	
  (public)	
  amoureusement	
  (pour	
  reprendre	
  (…)	
  un	
  mot	
  
de	
  Nietzsche).	
  Je	
  l’ai	
  dit	
  (…)	
  :	
  la	
  littérature	
  ou	
  l’écriture	
  (…)	
  =	
  la	
  représentation	
  du	
  monde	
  
comme	
  aporétique,	
  tissu	
  d’apories	
  +	
  la	
  pratique	
  qui	
  opère	
  une	
  catharsis	
  de	
  l’aporie,	
  sans	
  la	
  
dénouer,	
  c’est-­‐à-­‐dire	
  sans	
  arrogance.	
  »	
  
	
  
Les	
  projets	
  Orange	
  rouge	
  touchent	
  à	
  ce	
  nœud	
  aporétique,	
  impliquant	
  l’artiste	
  dans	
  un	
  
contexte	
  pédagogique	
  voué	
  à	
  faire	
  progresser	
  les	
  enfants,	
  mais	
  l’invitant	
  à	
  réaliser	
  une	
  
œuvre	
  qui,	
  par	
  essence,	
  échappe	
  en	
  partie	
  à	
  cette	
  finalité.	
  Cette	
  intrication	
  reste	
  le	
  sujet	
  
principale	
  de	
  questionnement	
  des	
  artistes,	
  tantôt	
  vécu	
  comme	
  un	
  défi	
  passionnant,	
  tantôt	
  
comme	
  un	
  point	
  de	
  difficulté	
  à	
  surmonter.	
  Certains	
  envisage	
  la	
  rencontre	
  comme	
  
l’ouverture	
  de	
  potentialités	
  inédites	
  pour	
  tout	
  le	
  monde	
  quand	
  d’autres	
  peinent	
  à	
  trouver	
  
leur	
  rôle,	
  entre	
  un	
  animateur	
  d’atelier	
  d’arts	
  plastiques	
  et	
  un	
  créateur	
  qui	
  instrumentalise	
  
les	
  enfants	
  pour	
  le	
  compte	
  de	
  son	
  art.	
  	
  
Dans	
  tous	
  les	
  cas,	
  une	
  négociation	
  avec	
  les	
  nombreux	
  paramètres	
  de	
  l’expérience	
  est	
  à	
  
l’œuvre	
  :	
  la	
  part	
  du	
  pédagogique	
  et	
  de	
  la	
  discipline,	
  le	
  lien	
  à	
  l’enseignant	
  et	
  entre	
  
l’enseignant	
  et	
  les	
  collégiens,	
  le	
  temps	
  accordé	
  au	
  projet,	
  la	
  configuration	
  de	
  la	
  classe,	
  les	
  
handicaps	
  des	
  enfants	
  et	
  leur	
  disparité,	
  les	
  compétences	
  de	
  l’artiste,	
  sa	
  propension	
  à	
  
accueillir	
  l’inattendu	
  dans	
  son	
  processus	
  de	
  création,	
  etc.	
  	
  
	
  
On	
  pourrait	
  conclure	
  avec	
  un	
  détour	
  par	
  Fernand	
  Deligny,	
  cité	
  de	
  nombreuses	
  fois	
  dans	
  la	
  
discussion	
  qui	
  a	
  eu	
  lieu	
  à	
  Khiasma	
  autour	
  des	
  projets	
  Orangerouge	
  2013	
  (commissaire	
  
invitée	
  :	
  Estelle	
  Nabeyrat)	
  le	
  20	
  mars	
  dernier.	
  Si	
  l’on	
  considère	
  en	
  définitive	
  que	
  les	
  artistes	
  
conviés	
  dans	
  ce	
  programme	
  œuvrent	
  pour	
  rien,	
  cela	
  laisse	
  la	
  voie	
  à	
  quelque	
  chose	
  
d’irréductible	
  :	
  la	
  sensation	
  du	
  geste	
  dans	
  un	
  agir	
  improductif,	
  qui	
  paraît	
  garantir	
  la	
  
construction	
  de	
  soi	
  plus	
  sûrement	
  que	
  l’acquisition	
  des	
  normes	
  sociales.	
  
	
  
	
  
	
  


