
«	
  La	
  fêlure,	
  ou	
  la	
  résistance	
  comme	
  insistance	
  à	
  la	
  surface	
  du	
  monde	
  :	
  le	
  travail	
  de	
  Thomas	
  

Hirschhorn	
  »	
  

Raphaële	
  Jeune	
  

Journée	
  d’études	
  Les	
  fonctions	
  de	
  l’art,	
  Université	
  Rennes	
  2,	
  18	
  décembre	
  2014.	
  	
  

	
  

«	
  La	
  question	
  essentielle	
  en	
  Art	
  est	
  la	
  question	
  de	
  la	
  forme.	
  Comment	
  puis-­‐je	
  donner	
  une	
  

forme	
  qui	
  crée	
  une	
  vérité.	
  Comment	
  puis-­‐je	
  donner	
  une	
  forme	
  –	
  aujourd’hui,	
  dans	
  mon	
  

champ	
  historique	
  –	
  qui	
  crée	
  au-­‐delà	
  des	
  faits	
  historiques	
  et	
  de	
  l’actualité,	
  une	
  vérité	
  

universelle.	
  Ce	
  sont	
  des	
  questions	
  essentielles	
  pour	
  moi	
  en	
  tant	
  qu’artiste.	
  On	
  ne	
  doit	
  pas	
  

oublier	
  qu’une	
  œuvre	
  peut	
  être	
  quelque	
  chose	
  qui	
  ne	
  fonctionne	
  pas	
  (je	
  ne	
  dis	
  pas	
  que	
  

l’art	
  n’a	
  pas	
  de	
  fonction,	
  mais	
  il	
  n’a	
  pas	
  à	
  fonctionner	
  !).	
  Aujourd’hui,	
  la	
  question	
  du	
  

fonctionnement	
  (par	
  exemple	
  les	
  questions	
  «	
  Est-­‐ce	
  que	
  ca	
  marche	
  ?	
  »,	
  «	
  Est-­‐ce	
  un	
  succès	
  

ou	
  un	
  échec	
  ?	
  »)	
  se	
  pose	
  automatiquement	
  et	
  devient	
  vite	
  le	
  critère	
  de	
  jugement	
  d’un	
  art	
  

bon	
  ou	
  mauvais.	
  L’art	
  dépasse	
  ces	
  critères.	
  Travailler	
  politiquement	
  en	
  tant	
  qu’artiste	
  

signifie,	
  je	
  crois,	
  tenter	
  de	
  résister	
  à	
  cette	
  pression	
  de	
  la	
  fonctionnalité.	
  Je	
  sais	
  –	
  en	
  tant	
  

qu’artiste,	
  que	
  donner	
  forme	
  est	
  une	
  absolue	
  nécessité.	
  »	
  Thomas	
  Hirschhorn	
  

	
  

	
  

A	
  travers	
  cet	
  exposé,	
  j’entends	
  explorer	
  le	
  travail	
  de	
  Thomas	
  Hirschhorn,	
  artiste	
  suisse	
  né	
  en	
  

1957,	
  installé	
  en	
  France	
  depuis	
  la	
  fin	
  des	
  années	
  1980,	
  comme	
  exemple	
  permettant	
  de	
  

traverser	
  de	
  part	
  en	
  part	
  l’épineuse	
  et	
  inépuisable	
  question	
  de	
  la	
  fonction	
  de	
  l’art	
  par	
  le	
  

paradoxe	
  qui	
  le	
  rend	
  si	
  problématique	
  :	
  sa	
  présence	
  est	
  indispensable	
  dans	
  nos	
  vies	
  sans	
  

toutefois	
  qu’aucune	
  fonctionnalité	
  précise	
  ne	
  puisse	
  lui	
  être	
  accordée	
  si	
  ce	
  n’est	
  d’être	
  là,	
  

comme	
  le	
  réceptacle	
  des	
  échos	
  d’une	
  réalité	
  que	
  notre	
  propre	
  enfermement	
  dans	
  des	
  

fonctionnalités	
  nous	
  empêche	
  de	
  voir.	
  Face	
  à	
  tous	
  les	
  projets	
  qu’on	
  a	
  eus	
  et	
  qu’on	
  a	
  toujours	
  

pour	
  lui	
  –	
  faire	
  du	
  lien	
  social,	
  esthétiser	
  le	
  quotidien,	
  éduquer,	
  combattre	
  les	
  formes	
  de	
  

pouvoir,	
  susciter	
  l’innovation,	
  etc.	
  –	
  il	
  semble	
  que	
  chaque	
  fois	
  l’art	
  se	
  dérobe,	
  poussé	
  par	
  sa	
  

propre	
  nature	
  à	
  déjouer	
  les	
  assignations	
  qui	
  l’assèchent	
  et	
  le	
  font	
  dépérir.	
  L’art	
  n’a	
  de	
  

fonction	
  que	
  de	
  n’en	
  avoir	
  pas	
  que	
  l’on	
  décide	
  pour	
  lui,	
  c’est	
  là	
  la	
  condition	
  de	
  sa	
  survie.	
  Il	
  

tire	
  sa	
  force	
  de	
  sa	
  pugnacité	
  à	
  toujours	
  se	
  poser	
  là,	
  quoiqu’il	
  arrive,	
  parfois	
  avec	
  douceur,	
  

parfois	
  avec	
  violence,	
  au	
  contact	
  du	
  monde	
  le	
  plus	
  neuf.	
  Il	
  se	
  lève	
  toujours	
  de	
  nouveau,	
  

imprévisible,	
  pour	
  dérouter	
  l’attention	
  que	
  porte	
  l’homme	
  sur	
  son	
  monde,	
  il	
  ne	
  démord	
  pas,	
  



sans	
  fournir	
  toutefois	
  aucune	
  solution	
  puisqu’il	
  n’y	
  a	
  pas	
  de	
  problème	
  auquel	
  il	
  réponde.	
  En	
  

un	
  mot,	
  il	
  insiste	
  dans	
  son	
  être	
  propre,	
  se	
  métamorphosant	
  au	
  gré	
  des	
  mouvements	
  du	
  

monde	
  à	
  la	
  surface	
  duquel	
  il	
  se	
  manifeste	
  pour	
  qui	
  voudra	
  le	
  voir.	
  	
  

	
  

Qu’appelons-­‐nous	
  surface	
  ici	
  :	
  Pour	
  Hirschhorn,	
  la	
  surface	
  est	
  la	
  zone	
  de	
  surgissement	
  de	
  la	
  

forme	
  et	
  du	
  sens	
  au	
  contact	
  du	
  monde,	
  au	
  contact	
  de	
  l’autre,	
  je	
  le	
  cite,	
  «	
  La	
  surface	
  pour	
  

moi,	
  c’est	
  une	
  métaphore	
  pour	
  dire	
  qu’on	
  touche	
  l’autre	
  (…).	
  Si	
  tu	
  veux	
  la	
  profondeur,	
  si	
  tu	
  

veux	
  vraiment	
  transformer	
  quelque	
  chose,	
  il	
  faut	
  toucher	
  la	
  surface.	
  La	
  surface	
  est	
  là	
  où	
  

l’idée	
  se	
  transforme	
  en	
  forme,	
  où	
  la	
  volonté	
  se	
  transforme	
  en	
  forme,	
  tout	
  de	
  suite,	
  et	
  avec	
  

violence.	
  (…)	
  le	
  travail	
  d’artiste,	
  c’est	
  de	
  comprendre	
  que	
  la	
  surface	
  est	
  importante,	
  qu’elle	
  

est	
  l’espace	
  de	
  vérité,	
  là	
  où	
  la	
  forme	
  se	
  crée.	
  »	
  

	
  

Après	
  avoir	
  décrit	
  les	
  grandes	
  lignes	
  de	
  la	
  pratique	
  singulière	
  de	
  cet	
  artiste,	
  une	
  pratique	
  

assez	
  récurrente	
  comme	
  nous	
  le	
  verrons,	
  et	
  en	
  particulier	
  ses	
  projets	
  «	
  Présence	
  

Production	
  »	
  dans	
  lesquels	
  le	
  public	
  est	
  plus	
  que	
  simple	
  spectateur,	
  je	
  vais	
  tenter	
  d’analyser	
  

ce	
  qui	
  en	
  elle	
  relève	
  de	
  cette	
  puissance	
  de	
  l’art	
  qui	
  insiste	
  à	
  la	
  surface.	
  J’établirai	
  avec	
  

Hirschhorn	
  que	
  la	
  vocation	
  à	
  «	
  résistance	
  »	
  de	
  l’œuvre	
  ne	
  se	
  résume	
  pas	
  à	
  un	
  discours	
  

d’opposition	
  à	
  un	
  état	
  de	
  fait	
  ou	
  une	
  réalité	
  historique	
  mais	
  qu’elle	
  réside	
  toute	
  entière	
  dans	
  

l’insistance	
  de	
  sa	
  forme.	
  	
  

Ensuite,	
  je	
  tenterai	
  d’éclairer	
  le	
  concept	
  de	
  surface	
  dans	
  le	
  travail	
  de	
  Thomas	
  Hirschhorn	
  à	
  la	
  

lumière	
  de	
  la	
  philosophie	
  de	
  l’événement	
  de	
  Gilles	
  Deleuze,	
  notamment	
  celle	
  qu’il	
  a	
  

déployée	
  dans	
  Logique	
  du	
  sens.	
  Il	
  y	
  fait	
  la	
  distinction	
  entre	
  deux	
  régimes	
  d’événements,	
  les	
  

corporels	
  et	
  les	
  incorporels,	
  qui	
  correspondent	
  respectivement	
  à	
  deux	
  régimes	
  du	
  temps,	
  

Chronos	
  et	
  Aïon.	
  Nous	
  verrons	
  dans	
  quelle	
  mesure	
  les	
  projets	
  «	
  présence	
  et	
  production	
  »	
  de	
  

Thomas	
  Hirschhorn	
  ont	
  à	
  voir	
  avec	
  ce	
  second	
  régime,	
  qui	
  est	
  celui	
  des	
  effets	
  de	
  surface	
  et	
  de	
  

la	
  fêlure.	
  	
  

Enfin,	
  nous	
  nous	
  pencherons	
  sur	
  le	
  fait	
  que	
  la	
  fragilité	
  et	
  la	
  précarité	
  dans	
  lesquelles	
  œuvre	
  	
  

toujours	
  celui	
  qui	
  se	
  tient	
  à	
  la	
  surface	
  du	
  monde,	
  tel	
  Hirschhorn,	
  sont	
  aussi	
  les	
  véritables	
  

ressources	
  de	
  la	
  souveraineté	
  du	
  sujet	
  dépersonnalisé,	
  et	
  d’une	
  éthique	
  à	
  venir.	
  

	
  

Voici	
  quelques	
  éléments	
  sur	
  le	
  travail	
  plastique	
  de	
  Thomas	
  Hirschhorn	
  et	
  en	
  particulier	
  ses	
  

projets	
  présence	
  production	
  :	
  



	
  

Les	
  projets	
  Présence	
  Production	
  sont	
  des	
  dispositifs	
  à	
  vivre	
  qui	
  intègrent	
  la	
  présence	
  du	
  

public	
  au-­‐delà	
  d’une	
  simple	
  activité	
  de	
  contemplation	
  des	
  œuvres.	
  Ils	
  s’implantent	
  le	
  plus	
  

souvent	
  dans	
  l’espace	
  public,	
  généralement	
  dans	
  des	
  quartiers	
  d’habitation	
  populaire	
  au	
  

pied	
  des	
  immeubles,	
  comme	
  dans	
  une	
  banlieue	
  de	
  Paris	
  avec	
  le	
  Musée	
  précaire	
  Albinet,	
  à	
  

côté	
  d’Amsterdam	
  avec	
  le	
  Bijlmer-­‐Spinoza-­‐Festival,	
  à	
  Rennes	
  avec	
  le	
  Théâtre	
  précaire,	
  ou	
  

encore	
  plus	
  récemment	
  dans	
  le	
  Bronx	
  à	
  New	
  York	
  avec	
  son	
  Gramsci	
  Monument.	
  	
  

Ces	
  projets	
  Présence	
  Production	
  peuvent	
  aussi	
  se	
  déployer	
  dans	
  une	
  institution	
  artistique,	
  

mais	
  c’est	
  pour	
  transformer	
  celle-­‐ci	
  en	
  espace	
  public,	
  par	
  la	
  gratuité,	
  la	
  facilité	
  d’accès	
  et	
  des	
  

modalités	
  d’«	
  usage	
  »	
  qui	
  s’affranchissent	
  des	
  codes	
  de	
  la	
  consommation	
  culturelle.	
  Par	
  

exemple	
  Flamme	
  éternelle,	
  son	
  dernier	
  projet	
  au	
  Palais	
  de	
  Tokyo	
  à	
  Paris	
  en	
  mai	
  dernier.	
  	
  

	
  

D’une	
  durée	
  pouvant	
  aller	
  d’une	
  dizaine	
  de	
  jours	
  à	
  plus	
  de	
  2	
  mois,	
  les	
  projets	
  Présence	
  

production	
  sont	
  des	
  lieux	
  de	
  vie	
  qui	
  reproduisent	
  de	
  façon	
  précaire	
  et	
  bricolée	
  un	
  condensé	
  

des	
  institutions	
  artistiques	
  et	
  culturelles	
  où	
  l’on	
  peut	
  se	
  tenir	
  au	
  contact	
  de	
  l’art	
  et	
  du	
  savoir	
  :	
  

bibliothèque,	
  vidéothèque,	
  salle	
  de	
  conférence,	
  théâtre,	
  internet	
  café.	
  Hirschhorn	
  se	
  

réapproprie	
  ces	
  institutions	
  pour	
  les	
  désinstitutionaliser,	
  les	
  rendre	
  au	
  hasard	
  des	
  allers	
  et	
  

venues	
  du	
  public,	
  les	
  soumettre	
  à	
  un	
  régime	
  temporel	
  qui	
  n’est	
  plus	
  celui	
  des	
  programmes,	
  

mais	
  de	
  l’aléatoire	
  des	
  petits	
  et	
  grands	
  événements	
  qui	
  se	
  font	
  jour	
  au	
  gré	
  des	
  visites	
  et	
  des	
  

rencontres.	
  Le	
  dispositif	
  d’Hirchhorn	
  est	
  disponible,	
  étendu,	
  il	
  est	
  une	
  plage	
  de	
  temps	
  étale,	
  

habitée	
  par	
  la	
  présence	
  constante	
  de	
  l’artiste.	
  Une	
  présence	
  insistante	
  qui,	
  comme	
  le	
  dit	
  

Jacques	
  Rancière	
  dans	
  un	
  entretien	
  avec	
  lui,	
  «	
  épouse	
  le	
  temps	
  des	
  spectateurs,	
  plutôt	
  

qu’elle	
  n’impose	
  le	
  sien	
  ».	
  	
  

	
  

Hirschhorn	
  a	
  donné	
  à	
  ces	
  œuvres	
  le	
  nom	
  de	
  Présence	
  production	
  pour	
  pallier	
  l’insuffisance	
  

de	
  la	
  critique	
  qui	
  utilisait	
  à	
  leur	
  encontre	
  les	
  étiquettes	
  préexistantes	
  d’art	
  participatif	
  ou	
  

d’esthétique	
  relationnelle,	
  impropres	
  à	
  les	
  qualifier,	
  car	
  rattachées	
  à	
  une	
  fonctionnalité	
  de	
  

l’art	
  (faire	
  participer	
  le	
  public,	
  établir	
  une	
  relation	
  avec	
  le	
  spectateur).	
  

Ici,	
  présence	
  et	
  production	
  désigne	
  deux	
  états	
  de	
  fait	
  qui	
  ne	
  disent	
  rien	
  de	
  leur	
  ambition	
  

pour	
  les	
  spectateurs,	
  mais	
  qui	
  traduisent	
  le	
  minimum	
  qu’il	
  puisse	
  faire	
  et	
  partager	
  avec	
  eux.	
  

Être	
  présent	
  et	
  produire.	
  	
  



Selon	
  ses	
  propres	
  mots	
  :	
  «	
  Par	
  la	
  ligne	
  de	
  conduite	
  “Présence	
  et	
  Production“,	
  mon	
  ambition	
  

est	
  de	
  répondre	
  au	
  questionnement	
  :	
  un	
  travail	
  –	
  à	
  travers	
  sa	
  notion	
  de	
  présence,	
  par	
  ma	
  

propre	
  présence	
  –	
  peut-­‐il	
  créer	
  pour	
  d’autres	
  les	
  conditions	
  d’être	
  présents	
  ?	
  Et	
  mon	
  travail	
  

–	
  à	
  travers	
  sa	
  notion	
  de	
  production	
  –	
  peut-­‐il	
  créer	
  les	
  conditions	
  pour	
  que	
  d’autres	
  

productions	
  s’établissent	
  ?	
  ».	
  	
  

	
  

Analysons	
  ces	
  termes,	
  Présence	
  et	
  production	
  :	
  	
  

en	
  premier	
  lieu:	
  la	
  présence	
  	
  	
   	
   	
  

	
   >	
  sa	
  présence	
  d’abord	
  en	
  continu	
  sur	
  le	
  lieu,	
  sur	
  une	
  durée	
  relativement	
  longue,	
  n’est	
  

pas	
  celle,	
  instantanée,	
  de	
  la	
  performance	
  ou	
  du	
  Happening.	
  Cette	
  présence	
  n’est	
  pas	
  un	
  

simple	
  acte	
  de	
  présence,	
  le	
  fait	
  d’être	
  sur	
  les	
  lieux.	
  Elle	
  consiste	
  en	
  un	
  engagement	
  sans	
  

relâche	
  à	
  la	
  surface,	
  l’engagement	
  à	
  rester	
  éveillé	
  à	
  chaque	
  instant,	
  disponible	
  à	
  ce	
  qui	
  vient,	
  

entièrement	
  versé	
  dans	
  l’expérience	
  présente	
  dans	
  toutes	
  ses	
  dimensions.	
  

	
   >	
  la	
  présence	
  de	
  l’Autre	
  ensuite	
  –	
  l’Autre	
  désignant	
  celui	
  qui	
  n’est	
  (je	
  cite)	
  :	
  «	
  pas	
  

spectateur,	
  public	
  ou	
  audience,	
  mais	
  entièrement	
  et	
  seulement	
  l’Autre	
  ».	
  En	
  effet,	
  cet	
  

engagement	
  de	
  l’artiste	
  à	
  rester	
  au	
  contact	
  de	
  ce	
  qui	
  advient	
  invite	
  celui	
  ou	
  celle	
  qui	
  vient,	
  

l’Autre	
  donc,	
  au	
  «	
  défi	
  »	
  de	
  la	
  réciprocité	
  de	
  cet	
  engagement.	
  Il	
  l’invite	
  à	
  se	
  livrer	
  à	
  ce	
  

contact,	
  dans	
  ce	
  qu’Hirschhorn	
  appelle	
  un	
  «	
  moment	
  intense	
  ».	
  Lorsqu’il	
  parle	
  toutefois	
  de	
  

public,	
  Hirschhorn	
  affirme	
  sa	
  volonté	
  d’adresser	
  sa	
  production	
  à	
  un	
  public	
  qu’il	
  appelle	
  «	
  non	
  

exclusif	
  »,	
  sans	
  qualité	
  :	
  ni	
  intéressé	
  ni	
  revêche,	
  ni	
  cultivé	
  ni	
  populaire,	
  ni	
  blanc	
  ni	
  noir,	
  mais	
  

rien	
  de	
  cela	
  et	
  tout	
  cela	
  à	
  la	
  fois.	
  Un	
  public	
  qui	
  se	
  constitue	
  public	
  par	
  son	
  choix	
  d’être	
  

présent,	
  comme	
  lui-­‐même	
  l’est.	
  	
  

-­‐	
  en	
  second	
  lieu:	
  la	
  production,	
  tout	
  simplement	
  l’activité	
  de	
  produire,	
  d’affirmer	
  une	
  

production,	
  également	
  mise	
  en	
  partage	
  avec	
  l’Autre.	
  Cette	
  production	
  ne	
  suppose	
  aucune	
  

technique	
  particulière	
  ni	
  aucun	
  moyen	
  spécifique	
  aux	
  artistes	
  puisqu’elle	
  consiste	
  en	
  des	
  

abris	
  et	
  mobiliers	
  de	
  fortune	
  réalisés	
  avec	
  des	
  matériaux	
  pauvres,	
  récupérés	
  et	
  facilement	
  

disponibles.	
  Elle	
  rassemble	
  des	
  images	
  trouvées	
  dans	
  les	
  magazines	
  ou	
  sur	
  internet,	
  

imprimées	
  à	
  la	
  va-­‐vite	
  et	
  scotchées	
  sur	
  des	
  cartons	
  de	
  transport	
  ou	
  à	
  même	
  les	
  murs,	
  ainsi	
  

qu’une	
  multitude	
  d’autres	
  matériaux	
  facilement	
  accessible	
  dans	
  un	
  supermarché	
  :	
  scotch,	
  

tasseaux	
  de	
  bois,	
  clous,	
  polystyrène,	
  marqueurs,	
  tissus	
  et	
  vêtements	
  bon	
  marché,	
  bandes	
  de	
  

papier.	
  Preuve	
  que	
  l’on	
  peut	
  produire	
  avec	
  ce	
  qu’on	
  trouve,	
  si	
  on	
  le	
  désire.	
  Les	
  visiteurs	
  sont	
  

d’ailleurs	
  invités	
  à	
  participer	
  à	
  la	
  production	
  dans	
  des	
  ateliers	
  divers,	
  qui	
  rende	
  le	
  dispositif	
  



totalement	
  plastique	
  et	
  mutant.	
  La	
  forme	
  n’est	
  ici	
  jamais	
  stabilisée	
  et	
  ne	
  cesse	
  de	
  surgir	
  à	
  

nouveau.	
  	
  

	
   	
  

-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐-­‐	
  

	
  

Lorsque	
  du	
  Bataille	
  Monument	
  à	
  Flamme	
  éternelle,	
  Thomas	
  Hirschhorn	
  revient	
  

quotidiennement	
  dans	
  son	
  œuvre	
  à	
  la	
  rencontre	
  de	
  qui	
  voudra,	
  jusqu’à	
  épuisement,	
  il	
  pose	
  

chaque	
  jour	
  un	
  acte	
  de	
  résistance	
  qui	
  ne	
  s’érige	
  contre	
  aucune	
  instance	
  de	
  pouvoir,	
  ne	
  

revendique	
  aucun	
  contre-­‐discours	
  ou	
  ne	
  commente	
  aucun	
  fait	
  d’actualité	
  ou	
  d’histoire.	
  En	
  

réalité,	
  il	
  pose	
  un	
  acte	
  d’insistance,	
  par	
  sa	
  seule	
  présence	
  et	
  celle	
  de	
  son	
  œuvre,	
  celle	
  de	
  la	
  

forme	
  elle-­‐même.	
  	
  

Insister	
  vient	
  du	
  latin,	
  in-­‐sistere,	
  qui	
  veut	
  dire	
  se	
  placer	
  ou	
  se	
  poser	
  sur…	
  Sur	
  une	
  pelouse,	
  

dans	
  un	
  garage,	
  aux	
  abords	
  d’une	
  piste	
  de	
  course	
  sous	
  le	
  métro	
  aérien,	
  Hirschhorn	
  et	
  son	
  

œuvre	
  ne	
  font	
  rien	
  de	
  plus	
  que	
  se	
  poser	
  sur	
  un	
  coin	
  du	
  monde	
  où	
  ils	
  vont	
  rester	
  quelques	
  

temps,	
  dans	
  l’accueil	
  de	
  l’autre.	
  C’est	
  cette	
  posture	
  d’accueil	
  de	
  ce	
  qui	
  vient	
  qui	
  caractérise	
  

le	
  mieux	
  l’idée	
  d’être	
  à	
  la	
  surface,	
  sur	
  le	
  seuil	
  de	
  soi-­‐même.	
  	
  

	
  

Ainsi,	
  la	
  résistance	
  selon	
  Hirschhorn	
  consiste	
  dans	
  cette	
  présence	
  radicale,	
  qui	
  prend	
  

l’empreinte	
  du	
  monde	
  au	
  moment	
  même	
  où	
  celui-­‐ci	
  advient.	
  Dans	
  son	
  recueil	
  de	
  textes	
  

Critical	
  Laboratory,	
  Hirschhorn	
  écrit	
  :	
  «	
  L’art	
  résiste	
  aux	
  habitudes	
  esthétiques,	
  culturelles	
  et	
  

politiques.	
  L’art	
  résiste	
  à	
  la	
  morale	
  et	
  à	
  l’actualité.	
  L’art	
  –	
  parce	
  qu’il	
  est	
  art	
  –	
  est	
  

résistance.	
  ».	
  	
  

L’art	
  d’Hirschhorn	
  se	
  décline	
  dans	
  un	
  devenir	
  au	
  contact	
  nu	
  de	
  la	
  réalité	
  qui	
  jamais	
  ne	
  le	
  voit	
  

se	
  figer	
  en	
  discours,	
  ni	
  se	
  soumettre	
  à	
  la	
  communication	
  d’une	
  histoire	
  personnelle	
  ni	
  même	
  

s’inscrire	
  dans	
  un	
  combat	
  circonstancié	
  contre	
  telle	
  ou	
  telle	
  valeur,	
  en	
  réaction	
  à	
  tel	
  ou	
  tel	
  

fait	
  réel.	
  Si	
  l’artiste	
  utilise	
  des	
  images,	
  des	
  citations,	
  des	
  noms	
  de	
  penseurs,	
  ils	
  sont	
  toujours	
  

détachés	
  de	
  leur	
  corporalité	
  historique	
  et	
  ne	
  servent	
  pas	
  à	
  illustrer	
  un	
  système	
  de	
  pensée.	
  

Une	
  image	
  de	
  corps	
  déchiré	
  n’est	
  rien	
  d’autre	
  qu’elle-­‐même	
  inscrite	
  dans	
  une	
  multiplicité,	
  

comme	
  une	
  forme	
  en	
  cours	
  d’actualisation,	
  mais	
  elle	
  ne	
  réfère	
  à	
  aucune	
  tragédie	
  en	
  

particulier,	
  ni	
  ne	
  sert	
  aucun	
  discours	
  moralisateur.	
  	
  

Il	
  poursuit	
  :	
  L’art	
  est	
  résistance,	
  affirmation,	
  mouvement,	
  croyance	
  et	
  intensité	
  ;	
  l’art	
  est	
  

“positif“.	
  (…).	
  L’art	
  résiste	
  à	
  chaque	
  argument,	
  chaque	
  explication,	
  et	
  chaque	
  discussion.	
  »	
  



	
  

L’art	
  est	
  donc	
  pour	
  lui	
  insistance	
  du	
  signe	
  et	
  de	
  la	
  forme	
  :	
  une	
  présence	
  affirmative	
  et	
  

volontaire	
  face	
  à	
  l’événement	
  permanent	
  du	
  monde	
  dans	
  toutes	
  ses	
  dimensions	
  :	
  positive	
  

mais	
  aussi	
  négative,	
  avec	
  sa	
  violence	
  et	
  son	
  chaos.	
  	
  

	
  

Revenons	
  à	
  la	
  citation	
  de	
  Thomas	
  Hirschhorn	
  sur	
  la	
  surface,	
  lorsqu’il	
  énonce	
  :	
  «	
  La	
  surface	
  

est	
  là	
  où	
  l’idée	
  se	
  transforme	
  en	
  forme,	
  […],	
  tout	
  de	
  suite,	
  et	
  avec	
  violence.	
  »	
  	
  

La	
  question	
  de	
  la	
  forme	
  rejoint	
  ici	
  la	
  conception	
  deleuzienne	
  du	
  signe.	
  Que	
  veut	
  dire	
  l’artiste	
  

par	
  la	
  formule	
  «	
  l’idée	
  se	
  transforme	
  en	
  forme	
  tout	
  de	
  suite	
  »	
  ?	
  Que	
  l’idée	
  et	
  son	
  expression	
  

naissent	
  dans	
  une	
  seule	
  et	
  même	
  fulgurance,	
  que	
  la	
  forme	
  n’est	
  en	
  rien	
  le	
  signifiant	
  de	
  

l’idée-­‐signifié.	
  Ainsi	
  rien	
  dans	
  la	
  réalité	
  matérielle	
  et	
  esthétique	
  de	
  l’œuvre	
  ne	
  se	
  situe	
  au-­‐

delà	
  de	
  sa	
  coprésence	
  immédiate	
  avec	
  le	
  visiteur,	
  elle	
  se	
  donne	
  toute	
  entière	
  ici	
  –	
  fond	
  et	
  

forme	
  indistincts	
  –	
  à	
  sa	
  surface.	
  La	
  surface	
  s’offre	
  comme	
  plan	
  de	
  surgissement	
  de	
  la	
  forme,	
  

c’est-­‐à-­‐dire	
  du	
  signe,	
  «	
  tout	
  de	
  suite	
  »,	
  on	
  pourrait	
  dire	
  comme	
  Deleuze	
  et	
  Guattari:	
  «	
  à	
  

vitesse	
  infinie	
  ».	
  C’est	
  donc	
  là	
  une	
  affaire	
  de	
  contact	
  et	
  de	
  circulation	
  d’énergie	
  et	
  non	
  pas	
  de	
  

représentation.	
  C’est	
  affaire	
  de	
  vérité,	
  indissociable	
  d’une	
  a-­‐signifiance	
  du	
  signe,	
  loin	
  du	
  

régime	
  de	
  la	
  signification	
  et	
  de	
  l’interprétation.	
  	
  

Pour	
  Susan	
  Sontag,	
  dans	
  son	
  court	
  essai	
  Against	
  interpretation,	
  «	
  interpréter,	
  c’est	
  

appauvrir,	
  diminuer	
  l’image	
  du	
  monde,	
  –	
  lui	
  substituer	
  un	
  monde	
  factice	
  de	
  significations.	
  Il	
  

s’agit	
  de	
  transformer	
  le	
  monde	
  en	
  “ce	
  monde-­‐là”.	
  Comme	
  s’il	
  ne	
  pouvait	
  en	
  exister	
  

d’autres.	
  »	
  Or	
  le	
  signe	
  est	
  justement	
  cette	
  expression	
  incontrôlable,	
  imprévisible,	
  qui	
  vient	
  à	
  

notre	
  rencontre	
  en	
  court-­‐circuitant	
  nos	
  savoirs	
  et	
  nos	
  schématismes	
  qui	
  ordonnent	
  ce	
  

monde-­‐là	
  par	
  peur	
  du	
  chaos.	
  Hirschhorn	
  affirme	
  :	
  «	
  L’art	
  est	
  résistance	
  parce	
  qu’il	
  résiste	
  à	
  

tout	
  ce	
  qui	
  a	
  déjà	
  existé	
  et	
  est	
  déjà	
  connu.	
  »	
  

Selon	
  l’écrivaine	
  américaine,	
  il	
  existe	
  une	
  façon	
  de	
  lutter	
  contre	
  l’interprétation,	
  à	
  laquelle	
  

Thomas	
  Hirschhorn	
  semble	
  souscrire	
  :	
  «	
  en	
  réalisant	
  des	
  œuvres	
  d’art	
  dont	
  la	
  surface	
  est	
  si	
  

unifiée	
  et	
  propre,	
  dont	
  le	
  rythme	
  est	
  si	
  rapide,	
  dont	
  l’adresse	
  est	
  si	
  directe	
  que	
  l’œuvre	
  n’a	
  

qu’à	
  être	
  elle-­‐même	
  et	
  rien	
  d’autre.	
  »	
  	
  

Ainsi	
  Hirschhorn	
  refuse	
  de	
  considérer	
  ses	
  œuvres	
  comme	
  des	
  commentaires,	
  des	
  opinions	
  

ou	
  comme	
  des	
  explications	
  sur	
  la	
  complexité	
  du	
  monde.	
  Elles	
  sont	
  cette	
  complexité	
  faite	
  

signe,	
  qui	
  absorbe	
  en	
  elle	
  autant	
  le	
  sens	
  que	
  le	
  non-­‐sens	
  du	
  réel.	
  Elles	
  témoignent	
  de	
  ce	
  que	
  

Sontag	
  appelle	
  «	
  la	
  prééminence	
  en	
  art	
  d’une	
  valeur	
  expressive	
  »,	
  qui	
  s’apparente	
  au	
  régime	
  



expressif	
  du	
  signe	
  chez	
  Deleuze.	
  L’écrivaine	
  et	
  le	
  philosophe	
  situent	
  cette	
  force	
  expressive	
  à	
  

la	
  surface	
  et	
  lui	
  confient	
  la	
  tâche	
  de	
  donner	
  accès	
  à	
  tous	
  les	
  mondes	
  possibles	
  et	
  inconnus.	
  	
  

Ainsi,	
  la	
  forme	
  n’a	
  pas	
  pour	
  vocation	
  de	
  jeter	
  de	
  la	
  clarté	
  sur	
  le	
  monde	
  car	
  elle	
  n’explique	
  

rien.	
  Bien	
  au	
  contraire,	
  si	
  l’on	
  en	
  croit	
  le	
  philosophe	
  Markus	
  Steinweg,	
  compagnon	
  de	
  route	
  

de	
  l’artiste,	
  présent	
  comme	
  lui	
  sur	
  la	
  durée	
  de	
  ses	
  projets	
  «	
  présence	
  production	
  »,	
  «	
  la	
  

forme	
  est	
  une	
  clarté	
  qui	
  sème	
  le	
  désordre	
  ».	
  Je	
  le	
  cite	
  :	
  «	
  Le	
  diffus	
  coopère	
  avec	
  la	
  lucidité,	
  

alors	
  que	
  l’assertion	
  de	
  la	
  forme	
  se	
  risque	
  à	
  une	
  clarté	
  qui	
  ne	
  révèle	
  pas	
  l’étendue	
  de	
  

l’actuelle	
  complexité.	
  Cela	
  conduit	
  au	
  hasard	
  d’un	
  certain	
  non-­‐savoir,	
  au	
  risque	
  d’une	
  non-­‐

science.	
  L’art	
  et	
  la	
  philosophie	
  mettent	
  en	
  avant	
  des	
  expériences	
  qui	
  indiquent	
  

l’inconsistance	
  de	
  tout	
  savoir.	
  »	
  La	
  vérité	
  ne	
  réside	
  donc	
  pas	
  dans	
  le	
  savoir,	
  car	
  ce	
  dernier	
  

n’est	
  qu’une	
  construction	
  dans	
  un	
  système	
  de	
  pensée	
  structuré	
  par	
  des	
  conventions	
  et	
  des	
  

normes	
  («	
  ce	
  que	
  nous	
  savons	
  est	
  indissociable	
  de	
  ce	
  que	
  nous	
  faisons	
  pour	
  le	
  savoir	
  »	
  nous	
  

dit	
  le	
  scientifique	
  Francesco	
  Varela).	
  Mais,	
  comme	
  l’affirme	
  Hirschhorn,	
  la	
  vérité	
  est	
  à	
  

trouver	
  dans	
  le	
  surgissement	
  de	
  la	
  forme	
  à	
  la	
  surface.	
  Seule	
  la	
  forme	
  est	
  consistante,	
  parce	
  

qu’elle	
  insiste	
  à	
  la	
  surface,	
  sans	
  revendiquer	
  aucune	
  vérité	
  autre	
  qu’elle-­‐même,	
  sans	
  se	
  

justifier	
  ni	
  par	
  ses	
  origines	
  ni	
  par	
  une	
  quelconque	
  transcendance.	
  	
  

	
  

Selon	
  l’artiste,	
  ce	
  surgissement	
  de	
  la	
  forme	
  vraie	
  opère	
  grâce	
  à	
  ce	
  qu’il	
  nomme	
  la	
  

«	
  headlessness	
  »,	
  un	
  agir	
  sans	
  tête,	
  sans	
  raison,	
  sans	
  intelligence	
  rationnelle	
  et	
  calculatrice,	
  

mais	
  au	
  gré	
  «	
  de	
  rencontres	
  hasardeuses,	
  contradictoires	
  et	
  cachées	
  ».	
  Etre	
  «	
  headless	
  »,	
  

pour	
  Hirschhorn,	
  cela	
  ne	
  signifie	
  pas	
  être	
  ignorant	
  ou	
  stupide	
  mais	
  «insister	
  encore	
  et	
  

encore	
  »,	
  œuvrer	
  «	
  sans	
  relâche,	
  (…)	
  dans	
  l’accélération,	
  la	
  générosité,	
  la	
  dépense,	
  l’énergie,	
  

etc.	
  ».	
  	
  

	
  

	
  

Nous	
  allons	
  désormais	
  puiser	
  dans	
  la	
  philosophie	
  de	
  l’événement	
  de	
  Gilles	
  Deleuze	
  pour	
  

nous	
  aider	
  dans	
  l’analyse	
  de	
  cet	
  agir	
  à	
  la	
  surface	
  du	
  monde.	
  	
  

Deleuze,	
  comme	
  Hirschhorn,	
  envisage	
  la	
  surface	
  comme	
  le	
  lieu	
  de	
  la	
  vérité.	
  Dans	
  Logique	
  du	
  

sens,	
  il	
  la	
  considère	
  comme	
  un	
  plan	
  d’effectuation	
  dans	
  un	
  devenir,	
  un	
  devenir-­‐illimité,	
  et	
  il	
  

définit	
  les	
  effets	
  de	
  surface	
  comme	
  des	
  événements.	
  A	
  la	
  suite	
  des	
  Stoïciens,	
  il	
  distingue	
  

deux	
  sortes	
  de	
  choses	
  :	
  les	
  corps	
  d’un	
  côté,	
  avec	
  leurs	
  qualités	
  physiques,	
  leurs	
  tensions,	
  

actions	
  et	
  passions,	
  et	
  les	
  incorporels	
  de	
  l’autre,	
  qui	
  sont	
  des	
  événements	
  purs,	
  issus	
  de	
  



causes	
  corporelles.	
  Ces	
  événements,	
  comme	
  le	
  dit	
  Emile	
  Bréhier	
  cité	
  par	
  Deleuze	
  «	
  se	
  jouent	
  

à	
  la	
  surface	
  de	
  l’être	
  et	
  […]	
  constituent	
  une	
  multiplicité	
  sans	
  fin	
  d’êtres	
  incorporels	
  ».	
  Ces	
  

événements	
  incorporels,	
  ou	
  effets	
  de	
  surface,	
  ne	
  se	
  réalisent	
  jamais	
  dans	
  une	
  identité,	
  ils	
  

n’existent	
  pas	
  comme	
  des	
  corps,	
  ne	
  laissent	
  aucune	
  trace	
  tangible,	
  inscrite	
  dans	
  les	
  chairs	
  ou	
  

la	
  matière	
  du	
  monde	
  mais	
  ils	
  insistent,	
  ils	
  adviennent	
  continuellement	
  à	
  la	
  surface,	
  au	
  

contact	
  d’autres	
  événements	
  incorporels	
  également	
  issus	
  de	
  causes	
  corporelles.	
  Le	
  plan	
  

superficiel	
  se	
  trouve	
  secoué	
  d’un	
  mouvement	
  d’éternel	
  retour,	
  parcouru	
  par	
  une	
  ligne	
  qui	
  ne	
  

cesse	
  de	
  bifurquer	
  sans	
  jamais	
  dessiner	
  de	
  forme	
  reconnaissable.	
  	
  

«	
  C’est	
  en	
  suivant	
  la	
  frontière,	
  en	
  longeant	
  la	
  surface,	
  qu’on	
  passe	
  des	
  corps	
  à	
  l’incorporel.	
  »	
  

La	
  frontière,	
  c’est	
  la	
  limite	
  de	
  toute	
  corporalité,	
  sa	
  bordure,	
  le	
  point	
  de	
  passage	
  avec	
  ce	
  qui	
  

n’est	
  pas	
  elle.	
  Le	
  sujet	
  de	
  ces	
  événements	
  incorporels	
  est	
  donc	
  un	
  sujet	
  qui	
  se	
  tient	
  à	
  la	
  

surface,	
  au	
  bord	
  de	
  lui-­‐même,	
  «	
  né	
  de	
  ce	
  qui	
  arrive	
  »	
  dans	
  le	
  contact	
  avec	
  ce	
  qui	
  n’est	
  pas	
  

lui-­‐même	
  à	
  chaque	
  instant.	
  On	
  pourrait	
  dire	
  que	
  c’est	
  au	
  point	
  ténu	
  de	
  frottement	
  entre	
  le	
  

sujet	
  et	
  le	
  monde,	
  dans	
  l’immédiateté	
  du	
  choc	
  de	
  leur	
  rencontre	
  que	
  s’exhalent	
  ces	
  

événements	
  incorporels,	
  ces	
  dynamiques	
  virtuelles.	
  Ce	
  sujet,	
  Deleuze	
  le	
  définit	
  comme	
  «	
  un	
  

sujet	
  larvaire	
  »,	
  «	
  une	
  singularité	
  impersonnelle	
  et	
  pré-­‐individuelle	
  »,	
  qui	
  ne	
  s’est	
  pas	
  encore	
  

moulée	
  dans	
  les	
  habits	
  d’une	
  identité	
  nommée,	
  qualifiée.	
  Le	
  philosophe	
  voit	
  dans	
  ce	
  sujet	
  

larvaire	
  le	
  vrai	
  événement	
  transcendantal,	
  «	
  un	
  unique	
  Evénement	
  qui	
  n’est	
  que	
  lui-­‐même	
  à	
  

nouveau,	
  ou	
  l’universelle	
  liberté.	
  »	
  

Comment	
  comprendre	
  cela,	
  et	
  comment	
  le	
  relier	
  à	
  la	
  démarche	
  de	
  Thomas	
  Hirschhorn?	
  Par	
  

sa	
  présence	
  dans	
  ses	
  œuvres,	
  par	
  son	
  attitude	
  d’éveil	
  envers	
  ce	
  qui	
  y	
  advient,	
  Hirschhorn	
  

gravite	
  et	
  invite	
  l’Autre	
  dans	
  cet	
  espace	
  des	
  événements	
  incorporels	
  qu’il	
  nomme	
  «	
  espace	
  

de	
  vérité	
  ».	
  Ce	
  qui	
  caractérise	
  cet	
  espace	
  est	
  la	
  devise:	
  Energy	
  =	
  yes	
  /	
  Quality	
  =	
  no	
  qu’il	
  utilise	
  

depuis	
  de	
  nombreuses	
  années.	
  Dans	
  ses	
  dispositifs,	
  ce	
  qui	
  passe	
  dans	
  le	
  choc	
  du	
  contact	
  

entre	
  deux	
  êtres,	
  entre	
  l’être	
  et	
  l’œuvre,	
  c’est	
  avant	
  tout	
  l’énergie.	
  Il	
  ne	
  s’intéresse	
  pas	
  à	
  ce	
  

qui,	
  dans	
  la	
  transformation	
  issue	
  de	
  ce	
  choc,	
  réalise	
  une	
  qualité	
  particulière	
  dans	
  l’un	
  ou	
  

l’autre	
  des	
  êtres	
  transformés.	
  La	
  qualité	
  existe	
  comparativement	
  à	
  d’autres	
  qualités.	
  Or,	
  au	
  

contraire,	
  l’énergie	
  de	
  la	
  transformation,	
  qui	
  n’est	
  autre	
  que	
  l’événement	
  lui-­‐même,	
  n’est	
  

pas	
  relative,	
  mais	
  assertive,	
  elle	
  circule,	
  jaillit,	
  se	
  répand.	
  Elle	
  insiste	
  à	
  la	
  surface,	
  toujours	
  

renouvelée,	
  volatile	
  et	
  fulgurante	
  comme	
  l’influx	
  électrique.	
  	
  

Ainsi,	
  l’attention	
  sans	
  relâche	
  portée	
  à	
  ce	
  qui	
  est	
  là,	
  la	
  réceptivité	
  sans	
  condition	
  vis-­‐à-­‐vis	
  de	
  

l’autre	
  tel	
  qu’il	
  se	
  présente	
  ouvre	
  à	
  cet	
  espace	
  de	
  vérité.	
  C’est	
  à	
  cette	
  attention,	
  accordée	
  



par	
  l’artiste	
  à	
  ce	
  qui	
  arrive	
  dans	
  ses	
  dispositifs	
  «	
  Présence	
  production	
  »	
  que	
  celui	
  ou	
  celle	
  qui	
  

s’y	
  aventure	
  se	
  sent	
  invité(e),	
  sujet	
  larvaire	
  en	
  devenir	
  dans	
  un	
  lieu	
  non	
  plus	
  d’existence,	
  

mais	
  d’insistance.	
  C’est	
  dans	
  cette	
  ouverture	
  que	
  tout	
  ce	
  qui	
  advient	
  recèle	
  la	
  même	
  

importance,	
  sur	
  l’horizontalité	
  chaotique	
  de	
  la	
  surface,	
  loin	
  de	
  toute	
  catégorisation	
  et	
  de	
  

toute	
  hiérarchie.	
  Hirschhorn	
  s’applique	
  à	
  ne	
  juger	
  aucun	
  individu	
  plus	
  légitime	
  qu’un	
  autre	
  à	
  

partager	
  l’espace	
  et	
  le	
  temps	
  de	
  ses	
  œuvres.	
  Il	
  accorde	
  la	
  même	
  attention	
  à	
  chaque	
  membre	
  

de	
  son	
  «	
  public	
  non	
  exclusif	
  »,	
  dont	
  les	
  individus	
  ne	
  sont	
  pas	
  considérés	
  pour	
  leurs	
  qualités,	
  

leurs	
  compétences	
  ou	
  leur	
  histoire	
  mais	
  pour	
  leur	
  intensité	
  de	
  présence.	
  	
  

	
  

L’universelle	
  liberté	
  dont	
  parle	
  Deleuze,	
  ce	
  serait	
  celle	
  sous-­‐jacente	
  à	
  la	
  présence	
  

dépersonnalisée	
  à	
  laquelle	
  le	
  visiteur	
  se	
  sent	
  convié	
  dans	
  Flamme	
  éternelle	
  ou	
  dans	
  le	
  

Gramsci	
  Monument,	
  à	
  côtoyer	
  toutes	
  sortes	
  de	
  gens	
  dont	
  l’origine	
  ne	
  semble	
  d’aucune	
  

importance,	
  à	
  partager	
  un	
  temps	
  commun,	
  sans	
  aucune	
  injonction	
  culturelle,	
  morale	
  ou	
  

économique.	
  Ainsi	
  le	
  visiteur-­‐sujet	
  larvaire	
  circule	
  à	
  la	
  surface	
  de	
  lui-­‐même	
  dans	
  un	
  jeu	
  de	
  

touche-­‐touche	
  avec	
  d’autres	
  singularités	
  sans	
  qualité,	
  et	
  cette	
  dynamique	
  semble	
  faire	
  écho	
  

à	
  l’universalité	
  à	
  laquelle	
  Hirschhorn	
  fait	
  référence	
  lorsqu’il	
  explique	
  :	
  «	
  Je	
  ne	
  pars	
  pas	
  de	
  

moi,	
  c’est-­‐à-­‐dire,	
  pas	
  de	
  mon	
  vécu.	
  En	
  tant	
  qu’artiste,	
  je	
  me	
  demande	
  constamment	
  où	
  je	
  

me	
  situe	
  avec	
  mon	
  travail.	
  C’est	
  évidemment	
  moi	
  que	
  je	
  questionne,	
  mais	
  en	
  tant	
  qu’un	
  être	
  

humain	
  parmi	
  tous	
  les	
  autres.	
  C’est	
  une	
  question	
  universelle,	
  que	
  j’aimerais	
  que	
  tout	
  le	
  

monde	
  me	
  pose	
  ou	
  se	
  pose	
  :	
  Quelle	
  est	
  ma	
  position	
  ?	
  Qu’est-­‐ce	
  je	
  que	
  je	
  veux?	
  Les	
  

questions	
  relatives	
  à	
  mon	
  histoire	
  ou	
  à	
  ton	
  histoire	
  comme:	
  “que	
  t’est-­‐il	
  arrivé?	
  Quel	
  est	
  ton	
  

problème”	
  ne	
  m’intéressent	
  pas	
  ».	
  De	
  même	
  ne	
  demande-­‐t-­‐il	
  jamais:	
  qui	
  es-­‐tu?	
  D’où	
  viens-­‐

tu?	
  Que	
  sais-­‐tu?	
  Sous	
  aucun	
  prétexte	
  il	
  ne	
  s’enfonce	
  dans	
  les	
  profondeurs	
  biographiques	
  des	
  

gratifications	
  et	
  blessures	
  de	
  l’histoire.	
  	
  

C’est	
  donc	
  à	
  une	
  présence	
  universelle,	
  sans	
  histoire	
  et	
  sans	
  généalogie,	
  une	
  présence	
  inscrite	
  

dans	
  une	
  génétique	
  dynamique	
  et	
  rhizomatique,	
  faite	
  de	
  mutations	
  imprévisibles	
  et	
  de	
  

chocs	
  pourvoyeurs	
  de	
  nouveau	
  qu’Hirschhorm	
  fait	
  place	
  dans	
  ses	
  dispositifs	
  «	
  Présence	
  

production	
  ».	
  	
  

	
  

«	
  Rien	
  de	
  plus	
  fragile	
  que	
  la	
  surface	
  »,	
  nous	
  dit	
  Deleuze.	
  Nous	
  allons	
  donc	
  voir	
  dans	
  quelle	
  

mesure	
  cette	
  présence	
  sans	
  histoire,	
  sans	
  certitudes	
  construites	
  et	
  sans	
  généalogie,	
  qui	
  se	
  



risque	
  nue	
  au	
  bord	
  d’elle-­‐même	
  à	
  la	
  rencontre	
  de	
  l’autre	
  et	
  du	
  monde,	
  engage	
  dans	
  une	
  

procédure	
  de	
  vérité	
  dont	
  le	
  tissu	
  est	
  la	
  précarité	
  même.	
  	
  

L’expressivité	
  pure	
  du	
  signe	
  (en	
  deça	
  de	
  toute	
  signification	
  ou	
  interprétation)	
  va	
  de	
  pair	
  avec	
  

une	
  idée	
  fondamentale	
  de	
  transformation	
  à	
  la	
  surface,	
  qui	
  ne	
  se	
  fait	
  pas	
  sans	
  une	
  certaine	
  

violence.	
  Comme	
  dit	
  Deleuze,	
  «	
  s’il	
  n’y	
  a	
  rien	
  à	
  voir	
  derrière	
  le	
  rideau,	
  c’est	
  que	
  tout	
  le	
  

visible,	
  ou	
  plutôt	
  toute	
  la	
  science	
  possible	
  est	
  le	
  long	
  du	
  rideau,	
  qu’il	
  suffit	
  de	
  suivre	
  assez	
  

loin	
  et	
  assez	
  étroitement,	
  assez	
  superficiellement,	
  pour	
  en	
  inverser	
  l’endroit,	
  pour	
  faire	
  que	
  

la	
  droite	
  devienne	
  gauche	
  et	
  inversement.	
  »	
  L’événement	
  du	
  signe,	
  pour	
  Hirschhorn	
  et	
  

l’Autre,	
  le	
  visiteur,	
  tous	
  deux	
  présents	
  à	
  ce	
  qui	
  vient	
  et	
  l’accueillant	
  sans	
  jugement,	
  sans	
  

attente	
  et	
  sans	
  peur,	
  porte	
  en	
  lui	
  la	
  blessure	
  de	
  la	
  vérité.	
  Accueillir	
  suppose	
  d’être	
  sensible,	
  

pour,	
  dit	
  l’artiste,	
  pouvoir	
  «	
  se	
  confronter	
  au	
  monde,	
  lutter	
  avec	
  le	
  chaos	
  (et	
  non	
  contre	
  lui),	
  

avec	
  son	
  incommensurabilité	
  ».	
  «	
  Pour	
  coexister	
  et	
  coopérer	
  avec	
  le	
  monde	
  et	
  avec	
  l’Autre,	
  

j’ai	
  besoin	
  de	
  me	
  confronter	
  à	
  la	
  réalité	
  sans	
  distance.	
  Je	
  vais	
  là	
  où	
  le	
  conflit	
  se	
  trouve,	
  là	
  où	
  

ça	
  fait	
  mal	
  ».	
  	
  

Cet	
  endroit	
  de	
  la	
  blessure,	
  Deleuze	
  le	
  situe	
  également	
  à	
  la	
  surface	
  du	
  sujet	
  et	
  l’appelle	
  la	
  

fêlure,	
  une	
  ligne	
  qui	
  court	
  à	
  vitesse	
  infinie	
  sur	
  le	
  plan	
  où	
  se	
  joue	
  le	
  contact	
  instantané	
  entre	
  

l’être	
  et	
  le	
  monde.	
  La	
  fêlure	
  est	
  une	
  ligne	
  brisée	
  qui	
  craquelle	
  la	
  surface,	
  bifurquant	
  au	
  gré	
  

des	
  rencontres.	
  Ce	
  temps	
  de	
  la	
  vitesse	
  infinie,	
  Deleuze	
  le	
  nomme	
  l’Aiôn.	
  Il	
  dit	
  :	
  «	
  Toute	
  la	
  

ligne	
  de	
  l’Aiôn	
  est	
  parcouru	
  par	
  l’instant	
  qui	
  ne	
  cesse	
  de	
  se	
  déplacer	
  sur	
  elle	
  et	
  manque	
  

toujours	
  à	
  sa	
  propre	
  place	
  ».	
  Différent	
  du	
  Chronos,	
  temporalité	
  de	
  l’inscription	
  dans	
  les	
  

corps	
  et	
  de	
  la	
  mesure,	
  l’Aiôn	
  est	
  le	
  temps	
  des	
  incorporels,	
  le	
  temps	
  éternel	
  de	
  l’événement	
  

pur.	
  Si	
  Deleuze	
  situe	
  la	
  fêlure	
  au	
  niveau	
  de	
  ce	
  régime	
  temporel,	
  c’est	
  qu’elle	
  correspond	
  à	
  

cet	
  accueil	
  de	
  l’instant	
  éternellement	
  rejoué,	
  à	
  la	
  pointe	
  duquel	
  le	
  sujet	
  s’actualise	
  

perpétuellement	
  au	
  contact	
  de	
  l’inconnu.	
  Ce	
  sujet	
  est	
  un	
  sujet	
  larvaire,	
  comme	
  nous	
  l’avons	
  

vu,	
  en	
  deça	
  de	
  toute	
  formation	
  d’identité,	
  de	
  toute	
  personnalisation	
  et	
  dont	
  le	
  devenir	
  se	
  

joue	
  dans	
  la	
  course	
  en	
  zigzag	
  de	
  la	
  fêlure.	
  	
  

Le	
  processus	
  de	
  subjectivation	
  décrit	
  ici	
  semble	
  s’apparenter	
  à	
  ce	
  qu’Hirschhorn	
  nomme	
  le	
  

«	
  précaire	
  »,	
  lorsqu’il	
  affirme	
  :	
  «	
  le	
  précaire	
  est	
  ce	
  qui	
  vient	
  »,	
  ou	
  encore	
  «	
  le	
  précaire	
  est	
  la	
  

dynamique,	
  le	
  chemin,	
  la	
  possibilité	
  et	
  le	
  mouvement	
  qui	
  s’offre	
  aux	
  êtres	
  humains.	
  Pour	
  

atteindre	
  ce	
  moment,	
  je	
  dois	
  être	
  présent	
  et	
  je	
  dois	
  être	
  éveillé.	
  Je	
  dois	
  être	
  debout,	
  je	
  dois	
  

faire	
  face	
  au	
  monde,	
  à	
  la	
  réalité,	
  au	
  temps,	
  et	
  je	
  dois	
  me	
  lancer.	
  »	
  



Se	
  lancer,	
  c’est	
  ici	
  se	
  risquer	
  à	
  la	
  perte	
  de	
  soi	
  et	
  attester	
  de	
  l’inconsistance	
  de	
  l’identité	
  

personnelle	
  et	
  de	
  ses	
  petites	
  histoires	
  ;	
  c’est	
  éprouver	
  la	
  fragilité	
  de	
  l’existence	
  et	
  

développer	
  une	
  attitude	
  d’affirmation	
  de	
  la	
  vie	
  comme	
  simple	
  processus	
  d’«	
  émission	
  de	
  

singularité	
  »	
  au	
  gré	
  des	
  mouvements	
  de	
  ce	
  qui	
  nous	
  entoure.	
  «	
  Seul	
  celui	
  qui	
  accepte	
  peut	
  

changer	
  les	
  choses	
  »	
  proclame	
  Heiner	
  Müller.	
  Seul	
  celui	
  qui	
  se	
  risque	
  à	
  accueillir	
  tout	
  ce	
  que	
  

présente	
  le	
  visage	
  changeant	
  du	
  monde,	
  le	
  bon	
  comme	
  le	
  mauvais,	
  peut	
  réellement	
  résister	
  

et	
  transformer	
  ce	
  monde.	
  Une	
  vision	
  éminemment	
  politique	
  dans	
  laquelle	
  nous	
  pouvons	
  

déchiffrer	
  le	
  projet	
  éthique	
  d’un	
  art	
  qui	
  aurait,	
  dans	
  son	
  insistance	
  à	
  la	
  surface	
  du	
  monde,	
  la	
  

fonction	
  de	
  donner	
  forme	
  à	
  cette	
  précarité.	
  «	
  Donner	
  forme	
  au	
  précaire,	
  commente	
  

Hirschhorn,	
  revient	
  à	
  attester	
  de	
  la	
  fragilité	
  de	
  la	
  vie.	
  »	
  	
  

Le	
  futur	
  consisterait	
  donc	
  pour	
  l’artiste	
  dans	
  l’affirmation	
  de	
  ce	
  précaire,	
  qu’il	
  définit	
  comme	
  

le	
  «	
  non	
  stabilisé	
  et	
  le	
  non	
  établi	
  »	
  et	
  dans	
  le	
  mouvement	
  duquel	
  il	
  discerne	
  une	
  inépuisable	
  

créativité	
  pour	
  inventer	
  de	
  «	
  nouveaux	
  échanges	
  entre	
  êtres	
  humains	
  »	
  et	
  de	
  «	
  nouvelles	
  

valeurs	
  ».	
  Ainsi	
  conclut-­‐il	
  avec	
  une	
  hypothèse	
  que	
  je	
  souhaite	
  poser	
  ici	
  comme	
  une	
  question	
  

ouverte	
  :	
  «	
  Plutôt	
  que	
  de	
  vouloir	
  lever	
  nos	
  boucliers	
  contre	
  la	
  précarité,	
  plutôt	
  que	
  de	
  la	
  nier,	
  

il	
  est	
  possible	
  que	
  l’attitude	
  opposée,	
  celle	
  d’une	
  affirmation	
  du	
  précaire,	
  soit	
  une	
  attitude	
  

universelle	
  et	
  que	
  la	
  justice,	
  l’égalité	
  et	
  la	
  vérité	
  soient	
  constitutive	
  du	
  précaire.	
  »	
  	
  

	
  

	
  

	
  	
  

	
  


