OP-1.0

Page 2

CQVAN

Raphaéle
Jeune

Commissaire

UESTION
DE SENS

DE CE QUI VIENT ANOUS A CE QUI VIENT DE NOUS

1. Cf. le catalogue Valeurs croisées,
les presses du réel, 2008,
p.302-305. Valeurs croisées

est 'édition 2008 des Ateliers

de Rennes - Biennale d’art
contemporain, dont 'auteur de ce
texte avait été le commissaire.

2. Peter Sloterdijk définit ainsi
lutopie cinétique de la période
moderne : «Le caractére projectif
de cette ére nouvelle résulte

de la supposition grandiose selon
laquelle on pourra bientét faire
évoluer le cours du monde de telle
maniére que seul se mouvra ce que
nous voudrons raisonnablement
maintenir en marche par nos
propres activités.», in La Mobilisation
infinie, Points, Christian Bourgois
Editeur, 2000, p. 23.

Ce n’est pas la moindre qualité d’une crise que d’engager a reconsidérer les conditions
de Uexistence. D’inviter a 'examen critique du cours rompu des choses, et de faire
entrevoir la possibilité d’'un changement.
Ce qui vient est né d’une réflexion sur la bréche ouverte par la tempéte financiére
de l'automne 2008 et les « promesses » avec lesquelles celle-ci autorisait a renouer.
Non pas la promesse d’un avenir meilleur pour tous, enfin rendu possible par
la destitution d’une logique de profit a court terme que remplacerait une redistribution
socialement équitable, mais celle du devenir obscéne de notre passivité,
de la schizophrénie de nos vies : si les méthodes des géants financiers nous révoltent,
l'apparente éternité et la grande complexité du systéme nous le rendent acceptable...
Plus redoutable que les autres, cette crise a achevé de mettre a nu l'absurdité
et lirrationalité d’'un fonctionnement devenu autarcique, et fait entrevoir la possibilité
d’un changement de paradigme.
Le probléeme se pose alors pour les acteurs culturels, les artistes, les intellectuels
et les chercheurs, de leur responsabilité et du réle qu’ils auront a jouer pour
prendre en main a leur maniére, avec leurs outils, des questions essentielles
pour la suite. Et la premiére d’entre elles semble étre : que veut dire penser
l'avenir aujourd’hui?

La période moderne, avec son idéologie de progreés, suivie d’'une courte phase
postmoderne, sa mise en miroir bégayante et désabusée, est aujourd’hui épuisée.
«Devant Uindifférence générale, demain est annulé», annoncait un slogan choisi
par les artistes Chapuis & Touyard pour 'exposition Valeurs croisées, au printemps
2008", comme pour fermer définitivement le théatre moderne sur la vacuité
d’un monde éconduit par les errances financiéres de quelques-uns. Quatre mois
plus tard, la chute des grandes multinationales de la finance a bousculé

cette indifférence. Quelque chose s’est enrayé dans la belle féte de la croissance
folle, dans cette fuite en avant que Peter Sloterdijk nomme l'utopie cinétique ?
de la modernité : la tentation qui anime ’Homme de mobiliser — de mettre

en mouvement — le monde selon ses besoins et de faire concorder la nature



a ses projets. Cette utopie s’avére désormais calamiteuse, ’lHomme ayant oublié
dans Uécriture de l’Histoire une dimension essentielle de la vie : le mouvement

2t

Mauro Cerqueira

La féte de fin du monde, 2008
Vidéo

5 min. 21 sec.

3.1d.,p. 28.

4. Notons toutefois que l'on parle
désormais moins du progrés que

des «avancées» scientifiques ou
techniques.

5. Cf. Pierre-André Taguieff,
L’Effacement de l'avenir, Paris,
Collection Débats, Galilée, 2000.

6.Jacques Derrida, « Penser ce qui
vient», in Derrida pour les temps &
venir, sous la direction de René
Major, Lautre pensée - Stock,
2007, p.17-62.

propre a toute chose, la propension au chaos. A vouloir conformer le monde
asavision, il a créé des mouvements qui en entrainent d’autres qui le dépassent
et le réduisent a une nouvelle forme d’impuissance et de passivité. On peut avoir
Uintuition de cette situation dans les bouchons automobiles ou lorsque l'on avale
acontrecceur des aliments que l'on sait empoisonnés. «histoire et le destin

se battent a nouveau en duels imprévus 3», activité et passivité se répondent,

et 'un des symptdmes de ce malaise dialectique semble étre le devenir-assurance
du monde : plutot que d’accepter la fatalité de la situation, comme chez

les prémodernes, ou de s’ériger en agent modificateur de réel, comme chez

les modernes, on adopte une position ambivalente — active-passive — qui consiste
a se prémunir contre tous les risques, y compris contre ceux dont la cause
dépasse la mafitrise humaine, comme les risques climatiques. Ces derniers font
d’ailleurs l'objet d’un genre particulier de spéculation avec des dérivés financiers
nés alafin des années 1990, dont s’empare le duo d’artistes suédois Goldin+Senneby
dans sa proposition pour Rennes, inédite, The Temperature of Speculation.

En ce début de XXI® siécle, l'utopie cinétique dont parle Sloterdijk trouve donc
son aboutissement désastreux dans les déséquilibres financiers et écologiques
que nous connaissons. Et les notions si mobilisatrices de progrés, de développement
ou encore de croissance, font 'objet d’une remise en cause aussi urgente que profonde,
tout en continuant, étonnamment, a alimenter la plupart des discours de politique
économique®.

Si le credo moderne consistait a inventer 'Histoire de ’humanité dans le décor
d’une nature rendue docile et exploitable, 'lHomme peine aujourd’hui a formuler

un nouveau projet qui tienne compte d’un milieu rétréci, épuisé et finalement,
redevenu hostile, par ses activités et son «empreinte». Quelle direction va-t-il
pouvoir prendre afin de faire concorder sa quéte essentielle de perpétuation

de espéce avec la prolongation de l'idéal moderne d’un allégement de la vie?

Une désorientation prévaut partout et nous ne savons plus comment renouveler

ou remplacer ces paradigmes issus des Lumiéres qui, tels quels, sont arrivés a terme.
Doit-on pour autant célébrer, avec Mauro Cerqueira, la fin du monde? Certes,

la pensée de la finitude du monde nous étreint chaque jour un peu plus, et 'effacement
de l'avenir®, c’est-a-dire la désintégration de toute perspective engageante pour demain,
entraine la multiplication des discours sur 'utopie, sur le «réenchantement»

du monde, sur des horizons a reverdir, ou tout au contraire, celle de visions
catastrophistes. Mais s’est-on vraiment penché sur les enjeux complexes

de notre relation a 'avenir, sur ses fondamentaux, sur son mouvement intrinséque ?

Ce quivient

Dans cette courte expression, empruntée a Jacques Derrida®, s’offre une béance
a la fois effrayante et garante d’'une ouverture totale a tous les possibles.

Quel est le ce de ce qui vient? Quelle altérité ou quelle part de nous-mémes?
Vient-il @ nous? Vient-il de nous? Ou encore avec nous?

L'inconnu de ce qui vient, de ce qui n’est pas encore la, c’est cela méme qui nous fait
peur, qui nous enjoint & anticiper, a prévoir, a nous protéger des assauts

de limprévu, a nous rendre indemnes dés que c’est possible; c’est aussi cela méme
qui fait de nous des étres libres de décider.

Ainsi, 'expression «ce qui vient» invite & un mouvement de la pensée qui permet
d’en décliner différentes formes : «ce qui vient d nous », «ce qui devient /

ce qui revient», «ce qui survient» et «ce qui vient de nous». Ces formes, abordées



-

Reynald Drouhin

Cité, 2008

Sculpture en bois brilé
79x79x79 cm

successivement dans les quatre opuscules de la présente édition, sont moins
l'expression de thématiques différentes que les phases concomitantes d’une méme
expérience du temps a venir, qui relie 'anticipation a 'agir et ’événement au flux.

Ce qui vient a nous aborde 'avenir comme une question a laquelle nous cherchons
des réponses. Nous tentons d’en dessiner les contours pour en réduire
incertitude. Nous voulons l'anticiper pour nous y préparer au mieux, nous élaborons
des stratégies pour faire concorder de facon optimale nos résultats a nos objectifs.
C’est l'audit décortiqué dans ses aspects linguistiques par frédéric dumond avec
le p.L.an. (p. 26). Les promesses que nous nous faisons nous rassurent et nous
donnent des horizons, telles celles, édulcorées, que Francesco Finizio enferme
dans un parc d’attraction improvisé sur un terrain vague (Promise Park, p. 18).

Ce qui devient / ce qui revient explore le flux continu du devenir, qu’il soit progression
linéaire d’un état a un autre ou éternel présent. Dans la premiére acception,
des formes «positives» d’évolution sont approchées de facon critique.
Le progrés par exemple, dont les effets déshumanisants hantent la ville numérique
calcinée de Reynald Drouhin (Cité, 2008-10), et que ’Egyptien Basim Magdy
tourne en dérision en pointant sa dimension prométhéenne (Last Good Deed, 2009).
Autre forme de devenir linéaire, le développement est un concept né dans
aprés-guerre de Harry Truman qui, dans son discours sur UEtat de 'Union, en 1949,
divisa le monde en deux camps, les pays développés et les pays sous-développés.
Cette idéologie, qui a configuré le monde depuis lors, traverse les ceuvres d’artistes
africains comme Kan-Si, ou d’origine africaine comme Mati Diop, qui en déconstruisent
le fantasme.
Ily a aussi la mutation urbaine, dont Société réaliste capture un instantané
eninscrivant dans le sol du couvent des Jacobins, batiment en attente
de sa métamorphose, les patronymes des habitants actuels de Rennes, comme
dans une vanité collective.
Ces trajectoires de transformation échelonnent un avant et un aprés, indexés
aun principe d’amélioration. Elles induisent une fléche du temps en ligne droite
et réguliérement jalonnée d’événements qui portent en eux le germe d’une hypothétique
perfection du monde, conventionnellement placée dans le futur. A 'opposé de cette
perspective téléologique, une autre dimension du devenir se vit au présent, comme
jaillit une source, ou comme on chemine sans but, ainsi que nous y invite Stefanie
Buhler avec son chemin de campagne (Feldweg, 2003). Ou encore, il dessine une boucle,
ou une série de boucles, dans un mouvement d’éternel retour, et s’apparente
aune forme de «revenir», que 'on éprouve dans l'escalier sans fin de Michel de Broin
(Révolution, 2010).

Ce qui survient regroupe différentes formes d’événements dans un flux temporel,
comme le black-out anticipé par Benoft-Marie Moriceau qui met a disposition

des passants un bunker bon marché dans un jardin public, ou celui, déja advenu,
dont les restes encore actifs hantent les espaces dérobés du couvent (Ultralab™);
comme les coups du hasard que la machine a vortex de Davide Balula tente d’abolir



Page 5

par la dilution totale des points sur des dés (La Dilution des coincidences, 2007);
ou encore la crise, désastre auquel Renata Poljak oppose la puissance désuéte
des superstitions populaires (The Crisis, 2009) ; la catastrophe, enfin, que le film
Disaster de Dafna Maimon (2007) dilate dans une durée sans fin, comme pour

ne jamais laisser place a un renouveau. Toutes ces ruptures qui viennent
perturber le cours des choses sont la preuve aussi vertigineuse que fascinante
de la possibilité de 'impossible, tant dans les promesses d’invention,

de création, d’apparition de 'inoui dont elles sont porteuses, que dans le constat
souvent éprouvé d’un pire inconcevable et pourtant toujours a craindre.

Enfin, ce quivient de nous interroge nos capacités d’agir et de décider,

de construire l'avenir, dans une certaine idée de justice. Reconfigurer les liens
entre des acteurs de la société a 'encontre des catégories établies, comme

le proposent la plupart des projets « présence production”» de Thomas
Hirschhorn, ici, le Thédtre précaire ; activer nos «forces d’ame» — pensée,
sentiment, volonté — grace au Générateur animique de Bureau d’études, dont

la mécanique singuliére nous incite a 'autoproduction; inviter a 'expérimentation
du repos comme forme de rassemblement du soi éparpillé par 'hyperactivité

de la vie contemporaine, comme dans les «plages» de Catherine Contour,
espaces-temps expérimentaux propices au repositionnement; autant

de propositions faites par les artistes d’explorer les modes de résistance

aux formes d’aliénation — économique, politique, sociale — fabriquées par

notre civilisation occidentale moderne et de mettre au cceur de nos préoccupations
la question du partage de la décision.

Pourquoi ce sujet collectif, ce «nous» de la boucle logique qui relie ce qui vient
anous ace quivientde nous? C’est le sujet de l'oikonomia — du grec oikos
(«maison») et nomos («loi, soin»), cet occupant pluriel d’une maison, le monde,
dont le soin est a réinventer.

Un «nous» désorienté, et pourtant plus que jamais conscient de ce qui le constitue,

Renata Poljak de sa pluralité mais aussi de l'interdépendance de ses parties.

Vnirise, 2009 u dont Djamel Kokene é la perte d ist t i
Vidéo en boucle n «nous» dont Djamel Kokene évoque la perte de consistance contemporaine
12 min. lorsqu’il réinjecte dans le présent le Serment du Jeu de Paume, acte collectif

Bande son de Annika Grill ] } g L I L
ande son de Annfka i révolutionnaire et fondateur d’un idéal de justice et d’égalité de tous avec

chacun. Et lorsqu’il crée les conditions de possibilité d’'une parole égale et partagée
en mettant sur pied une Tajmaat, lieu de discussion démocratique inspiré des traditions
communautaires kabyles.

’économie est donc originellement 'art de vivre ensemble. Comment exercer ce dernier
aujourd’hui alors que le format économique dominant — le capitalisme mondialisé —
s’en est considérablement éloigné : le développement généralisé des modes de vie
occidentaux qu’il propose promet une destruction accélérée de 'écosystéme
terrestre, et a long terme, menace l'existence méme de la race humaine.
Une notion lancinante de responsabilité hante de plus en plus chaque acte commis

7. Les projets «présence sur cette planéte, '« effet papillon» relie malgré lui chaque humain a ses pairs

production» de Thomas Hirschhorn

sont basés sur sa présence et aux autres formes de vie. Le progrés comme promesse d’'une amélioration
effective dans le dispositif qu'il des différents aspects de l'existence humaine ne brille plus & 'horizon, et pourtant,
met en place pendant ladurée X : ~ R o i ;

de U'exposition, comme un acte la nature humaine conduit colte que colte a désirer le mieux, le plus juste.

concret d'engagement de sa part Mais comment ’homme peut-il mener ce projet de facon moins autiste et moins
vis-a-vis d’une réalité sociale, v

politique, urbaine. conquérante vis-a-vis de son milieu de vie, comment peut-il accepter d’étre lié,



«attaché» méme a ce qui n’est pas lui (les autres hommes, la faune, la flore,
la Terre, le cosmos, etc.), sans réfléchir profondément a une conception
du progrés tout a fait nouvelle? Bruno Latour ne nous met-il pas sur une voie
possible lorsqu’il nous invite a considérer dans un méme mouvement de la pensée
progrés et attachement8? Attachement a 'existant, a une espéce, a un lieu, a toutes
choses déja advenues, sans toutefois verser dans l'immobilisme ou dans
le traditionalisme : un attachement conjugué au présent. Il s’agirait de cheminer
parmi ce qui existe pour «l’expliciter» en inventant de nouveaux rapports, plutét
que de souhaiter s’¢émanciper du passé dans une fuite en avant. Et il faudrait
] s’interroger trés sérieusement sur le devenir artificiel de la vie, déja bien engagé,
gz:jt;::x";gg; pour ne pas laisser dans lombre ses dangers — le cerveau humain qui deviendrait
Vidéo, son, 60 min. une simple «piéce de rechange» dans l'«usine de la perfection» (Basim Magdy,
The Future of Your Head, 2008) — comme ses potentiels.
Mettre en question le progrés ne revient pas a bannir Uinnovation, mais a se montrer
exigeant quant au sens de cette derniére, quant aux valeurs sur lesquelles elle repose.
Linnovation résulte du besoin d’apporter des solutions aux problémes qui ne cessent
de naitre a chaque instant, ce qui implique la transgression des limites du connu
pour maftriser toujours plus profondément les lois du vivant. Ce processus pourrait
étre infini, si le monde n’était, lui, fini.
Ilest désormais capital de comprendre les logiques auxquelles obéissent les processus
contemporains d’innovation et de les confronter a la question du sens du monde,
du sens de l'existence humaine, qui devrait étre au fond le vrai moteur de ’économie.
Ne peut-on trouver dans 'archaisme du chamanisme breton, sujet du film
de Christoph Keller (Deux cieux, 2007) des indications sur d’autres rapports possibles
avec le milieu naturel (’énergie, la force), sur une autre conception du spirituel
susceptible de nous aider dans notre quéte de signification pour notre existence?
Certains savoirs, considérés comme rationnels aujourd’hui, ne sont-ils pas empreints
de la plus grande irrationalité, comme par exemple les sciences économiques et leurs
formes spéculatives? Ce qui semble «archaique » n’est donc peut-étre pas derriére
nous, mais a c6té de nous, enlacé a la modernité, disponible pour enrichir notre
rapport au monde aujourd’hui, demain. C’est pour cela que, remisant la fléche au rang
des antiquités modernistes, Bruno Latour compare le temps a un plat de spaghettis,
a des circonvolutions de dynamiques temporelles qui coexistent et s’entrelacent.
On comprend donc que la complexité du monde compromet tout projet visant
8. Cf. laconférence de Bruno Latour & figer les contours du futur, et U'imprévisibilité fondamentale de ce qui vient force

«Lanotion de futur aujourd’hui» , kA . s . . . .
donnée e 20 octobre 2008 & ’humilité. Et pourtant, les pouvoirs en place, politique et économique, déploient

occasion de la journée d’étude des méthodes de contréle de demain pour contenir les forces du chaos, et ce faisant
—t-i ir? . . . . P .

«Le futura-t-il un avenir?» imposent plus ou moins consciemment au devenir du monde la concrétisation

organisée par la Bibliothéque . X R

Publique d’Information du Centre de leurs stratégies de domination.

Pompidou, Paris.
Téléchargeable a 'adresse : . i . . .
http://archives-sonores.bpi.fr «L’annulation de 'avenir est le plus grand risque, le mal radical qui nous menace®.»

- . . Cela reviendrait a fixer nos trajectoires dans des programmes «machiniques»
9. Jacques Derrida, Foi et savoir, . o % ! i .
Paris, Seuil, 2000, p.72. dont la science-fiction a tot fait de nous dépeindre ’horreur. Et ce ne sont pas



10. Liam Gillick, « Le Futur doit-il
aider le passé ?», traduit

de 'anglais par Dennis Collins et
Philippe Parreno, in Dominique
Gonzalez-Foerster, Pierre Huyghe,
Philippe Parreno, catalogue
d’exposition, ARC-Musée d’Art
Moderne de la Ville de Paris, 1999.

Page 7

d’improbables futurs que celle-ci nous fait miroiter, mais bien les fausses
promesses du présent, le devenir possible de nos existences. Car bien avant

de faire penser et parler des cyborgs, des programmes «machiniques » activent

les ordinateurs surpuissants pour modéliser/modeler nos vies selon les besoins
des tenants du pouvoir, pour calculer des risques connus ou émergents (recensés
par Julien Prévieux dans une ceuvre inédite) destinés a valoriser des produits
dérivés de lindustrie financiére. Le monde de l'assurance, de la réassurance

et de l'actuariat est aujourd’hui le nouveau clergé qui établit le prix a payer pour
notre salut. Et tout se monnaye, y compris ce qui n’a pas de valeur : la peur, le désir,
le désastre et la miseére.

Ces programmes «machiniques» remplissent aussi les manuels de management

et de marketing, farcis de modéles de manipulation des collaborateurs (storytelling)
et des consommateurs. Ils servent aux bureaux de tendances qui décident

de l'esthétique de notre environnement a venir, trois ans a l'avance, selon un calendrier
établi en fonction des logiques industrielles et commerciales. Peter Drucker, le pére
du management anglo-saxon ne proférait-il pas : «La meilleure facon de prédire
l'avenir, c’est de le créer»?

La planification étant reléguée au musée des vestiges soviétiques («quand
aura-t-on besoin de plus de tracteurs ?»), Uutilisation du scénario («et si?»),

nous dit l'artiste et critique britannique Liam Gillick, «est une caractéristique
essentielle de toutes les sociétés postmodernes, cruciale pour la prise de risque
et l'’équilibre délicat que doivent préserver ceux qui souhaitent exploiter

les ressources et les personnes. [Le scénario] est U'outil choisi par ceux qui veulent
proposer des changements», pour « maintenir un niveau de mobilité et d’invention
permanentes indispensable a 'aura dynamique des économies dites de marché1%».
Dans un sens comme dans l'autre, il s’agit toujours de manipulation a grande
échelle et de développement de moyens de contrble, de la bureaucratie mise

en place pour faire appliquer une idéologie aux gourous du capitalisme qui
compensent leurs prises de risque par des mécanismes financiers complexes

et se construisent des empires en inventant de nouveaux mythes.

«Gebt mir ein Leitbild» était-il proclamé sur une affiche dans le foyer de la Volksbiihne

de Berlin en 1993, quelque temps aprés la chute du mur. Donnez-moi une icone,

une image-guide, une direction a suivre. Donnez-moi quelque chose en quoi croire.

Chute du systéme de croyance communiste d’un c6té, et de l'autre impossibilité

de trouver du sens dans le capitalisme et sa volonté de tout quantifier, de tout absorber

et transformer en profit...

Et pourtant, la pensée de l'avenir est bien pour U'individu la tentative sans cesse
renouvelée de chercher du sens, c’est-a-dire une direction induite par son désir
de persévérer dans son étre en évitant la répétition des souffrances passées
(son conatus).

Les années 1950 ont vu 'apparition d’une anthropologie du futur, la prospective,
née du désastre de la guerre et de la nécessité de ne pas se laisser a nouveau
surprendre. Réponse a la complexité du réel, a 'accélération du temps, la prospective
entend, dans son acception générique, convoquer le futur dans les décisions



slaring website
vhere «coule

plead, view
nare videe clips

Denicolai & Provoost
Youtube Was a Video, 2008
Panneau de bois fraisé,
lettres collées & laquées
98,4x175cm

Courtesy aliceday, Bruxelles

11. Philippe Durance,
«LaProspective de Gaston
Berger», in De la prospective.
Textes fondamentaux de la
prospective francaise,1955-1966,
Paris, Prospective — Mémoire,
L’'Harmattan, 2008, p. 21.

12. Paul Valéry, «La Politique
de Uesprit», in Variété 111, 1936.

publiques du présent. Une attitude et une aptitude — plus qu’une science —

qui permet de prévoir ce qui se passerait si ’lhomme ne changeait pas le cours
des choses. Plutdt que de prédire, comme le font les prospectivistes
d’aujourd’hui, les techniques du futur dans le prolongement des techniques

du présent, sans plus de prise de distance sur leur sens, la prospective telle
que l'avait pensée son principal fondateur Gaston Berger se concentre

sur les besoins humains a satisfaire, au présent, sans verser dans un futurisme
gadget. Ici, la finalité de l'action reste centrale, 'attitude prospective impliquant
une «conversion du regard» qui doit «réduire le temps au seul présent, (...)
I'analyser a la fois comme conséquence du passé et comme indice de l’'avenir,
point de transformation et de passage. (...). Lavenir dépend avant tout

de ce qui existe au présent et des possibilités que ce présent offre aux hommes
d’actions. il n’est pas ce qui vient aprés le présent, mais ce qui est différent

de lui".» Ainsi, «demain est une puissance cachée '2» grosse d’un réel qui n’est pas
encore advenu.

L'ceuvre de Denicolai et Provoost, Youtube Was a Video, opére ce mouvement

de déverrouillage du présent, convoquant ce dernier comme le passé d’un hypothétique
futur auquel le spectateur est convié comme s’il était son présent. Il est ainsi placé
devant une histoire, par définition figée, déja jouée, inéluctable, qui s’avére en réalité
étre un «en-cours» qu’il a encore la capacité de changer. Cette ceuvre ouvre a tous
les scenarii possibles qui ménent a la perte ou a la disparition de ce qui est défini,
le systéme de mutualisation de contenus vidéo sur internet. Disparaitra-t-il?
Sera-t-il interdit? Par quoi sera-t-il remplacé? Que ferons-nous pour garantir

sa pérennité?

Ce regard prospectif et ouvert sur le présent caractérise également le Musée

du XXI¢ siécle de Yona Friedman, dont les contours contreviennent aux régles

habituelles de l'institution muséale. Alors que le musée, temple de la conservation

a l’enveloppe architecturale figée, conditionne le type, la forme et la taille

des éléments quiy seront rassemblés, ce musée de l'avenir est en devenir perpétuel,

se transformant sans cesse au gré de ce qu’on veut bien lui confier pour un temps,

faisant fi des codes établis. On peuty faire entrer un objet du quotidien ou tout

autre chose, et lui conférer un sens particulier a destination d’une postérité,

c’est-a-dire d’un public futur qui pourrait y voir le moyen de mieux comprendre
d’ou il vient. Une forme d’«archéologie du futur», en somme, qui nous aide a donner
un sens aun avenir que nous ne connaissons pas encore, mais dans un moment
ol nous pouvons déja et encore agir sur lui.

Avec ces exemples, nous comprenons que le mal absolu dont parle Derrida
est la tentation de tout modéliser, de tout contréler, de tout scénariser
dans un programme «machinique» accompli, qui scellerait la fin de l’avenir.
C’est le «devenir-matelas» de ’homme décrit par Bogdan Ghiu (p. 20),
l'intégration de ’homme au matelas qui annule la sensation de l'altérité.
Face a ce vide parfait, nous dit-il, «seul l'art continuera de faire apparaitre



Mario Garcia Torres

Until It Makes Sense, 2004
Vidéo noir & blanc, silence
60 sec.

Courtesy Jan Mot, Bruxelles

13. Jean-Luc Nancy, Le Sens
du monde, Paris, Galilée, p. 19.

Page 9

quelque chose, seul 'art nous fera encore sentir quelque chose». Du sens aux sens.
L'art, ce micmac bruyant, intempestif et gratuit, dont parlent Hinrich Sachs

et Dominique Noah (p. 36), n’est-il pas cela méme qui nous ouvre les portes

de linattendu et de l'inoui? Cet engagement de l'imaginaire qui offre a chacun

la liberté de rencontrer Uinconnu : celle de devenir autre, de faire autre chose,
d’éprouver d’autres sensations.

Limprévisibilité de l’art s’avére plus que jamais fondamentale, car, comme l'écrit

le philosophe Frédéric Neyrat (p. 30) , il est urgent d’opposer un imaginaire capable
de laisser affleurer «’a-venir en tant qu'improbable création», qui «ouvre le présent
pour lui-méme».

Certains grands philosophes d’aujourd’hui proposent une éthique du présent
quiinvite a ne plus entrer dans l’avenir a reculons, comme disait Paul Valéry,
ane plusy fixer unidéal rassurant, afin de s’y glisser dans une totale ouverture.
Ainsi Jacques Derrida parle de « messianicité», qui n’est pas 'attente d’'un messie,
mais 'existence d’un Autre, inconnu, qui n’en finit pas de venir. C’est sans doute
cela qu’Alain Badiou cerne avec sa philosophie de ’événement, comme «un procés
d’ol émerge quelque chose de nouveau», quelque chose qui arrive et fait éclater
la vérité; cela que Jean-Luc Nancy cherche dans 'absence de sens du monde
- «llyaquelque chose et cela seul fait sens '3.» Ou encore Peter Sloterdijk quand
ilinvite a se détourner d’un but final, pour revenir vers une sorte d’origine,
de «venue-au-monde», dans la conscience que 'on pourrait bien ne pas (encore)
étre. On peut alors s’appuyer sur la concordance de ces différentes conceptions
pour émettre ’hypothése de l'avenir comme l'avénement méme du sens,
dont une ouverture perpétuelle a ce qui vient ferait la condition de possibilité
de lajustice.






