
« Le versant anomique  
de la participation 
Un dialogue entre  
Audrey Cottin et Raphaële Jeune » 
in	
  Art	
  et	
  Participa(c)tion,	
  actes	
  du	
  colloque	
  éponyme,	
  Mac/Val,	
  Vitry-­‐sur-­‐Seine,	
  décembre	
  
2013.	
  	
  
 
	
   
Raphaële	
  Jeune	
  :	
  	
  
Chère	
  Audrey,	
  nous	
  travaillons	
  ensemble	
  depuis	
  près	
  d’un	
  an	
  sur	
  un	
  projet	
  que	
  nous	
  avons	
  
appelé	
  Anomies1,	
  d’après	
  une	
  notion	
  qui	
  m’intéresse	
  beaucoup	
  et	
  que	
  j’ai	
  découverte	
  grâce	
  
à	
  Boyan	
  Manchev	
  chez	
  Jean-­‐Marie	
  Guyau,	
  philosophe	
  contemporain	
  de	
  Nietzsche,	
  mort	
  
trop	
  jeune	
  pour	
  être	
  reconnu	
  à	
  sa	
  mesure.	
  	
  
L’anomie,	
  c’est	
  l’état	
  de	
  ce	
  qui	
  n’a	
  pas	
  de	
  loi	
  ;	
  dans	
  un	
  groupe	
  social,	
  c’est	
  une	
  absence	
  
transitoire	
  de	
  repères,	
  qui	
  peut	
  être	
  facteur	
  de	
  perturbations.	
  Ceci	
  s’explique	
  par	
  une	
  
inadéquation	
  entre	
  des	
  forces	
  émergentes	
  et	
  les	
  codes	
  en	
  place,	
  sans	
  que	
  les	
  premières	
  
aient	
  encore	
  trouvé	
  leur	
  expression	
  ou	
  leur	
  forme.	
  	
  
Alors	
  que	
  Durkheim	
  y	
  voyait	
  une	
  dynamique	
  négative	
  génératrice	
  de	
  suicides,	
  Guyau	
  
considérait	
  ce	
  flottement	
  comme	
  condition	
  d’une	
  tension	
  créatrice.	
  Pour	
  ma	
  part,	
  je	
  fais	
  un	
  
lien	
  entre	
  anomie	
  et	
  événement	
  (en	
  tant	
  qu’advenir),	
  la	
  notion	
  sur	
  laquelle	
  je	
  travaille	
  
actuellement.	
  Et	
  de	
  ton	
  côté,	
  l’anomie	
  semble	
  rejoindre	
  ton	
  mode	
  d’action,	
  à	
  partir	
  de	
  ce	
  
que	
  tu	
  appelles	
  le	
  biotope,	
  le	
  contexte	
  de	
  ton	
  intervention	
  que	
  tu	
  construis	
  à	
  partir	
  de	
  ce	
  
qui	
  est	
  là,	
  sans	
  idée	
  préconçue. 
Pour	
  cette	
  nouvelle	
  occasion	
  de	
  travailler	
  ensemble	
  que	
  nous	
  offre	
  le	
  MAC/VAL	
  dans	
  le	
  
cadre	
  de	
  son	
  symposium	
  Art	
  et	
  participa(c)tion,	
  collaboration	
  qui	
  doit	
  prendre	
  forme	
  par	
  ce	
  
texte,	
  j’envisageais	
  de	
  laisser	
  l’anomie	
  pour	
  aborder	
  avec	
  toi	
  plutôt	
  la	
  participation,	
  telle	
  
que	
  tu	
  la	
  mets	
  en	
  jeu	
  dans	
  des	
  communautés	
  temporaires.	
  Mais	
  tu	
  me	
  ramènes	
  à	
  l’anomie	
  
et	
  tu	
  as	
  raison.	
  Car	
  avant	
  même	
  de	
  parler	
  de	
  participation,	
  d’auteur,	
  de	
  public,	
  de	
  scène,	
  qui	
  
sont	
  déjà	
  des	
  noms,	
  des	
  identifications,	
  il	
  y	
  a	
  des	
  présences,	
  des	
  simples	
  «	
  il	
  y	
  a	
  »	
  que	
  dans	
  
ton	
  travail,	
  	
  tu	
  intègres	
  ou	
  non,	
  que	
  tu	
  fais	
  circuler,	
  se	
  rencontrer,	
  etc.	
  Chez	
  toi,	
  la	
  
participation	
  n’est	
  pas	
  un	
  principe	
  a	
  priori,	
  elle	
  advient...	
   
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Il	
  s’agit	
  d’une	
  résidence	
  commune	
  effectuée	
  dans	
  le	
  laboratoire	
  PhénOrama	
  de	
  l’ENSCI-­‐Les	
  Ateliers,	
  membre	
  du	
  LabEx	
  
«	
  Création,	
  Arts	
  et	
  Patrimoine	
  ».	
  Cette	
  résidence	
  comprend	
  une	
  intervention	
  pédagogique	
  auprès	
  d’élèves	
  du	
  studio	
  arts	
  
plastiques	
  de	
  l’ENSCI-­‐Les	
  Ateliers,	
  une	
  performance	
  au	
  Centre	
  Pompidou	
  en	
  novembre	
  2013,	
  ainsi	
  qu’une	
  conférence	
  de	
  
clôture	
  à	
  l’INHA,	
  fin	
  2013	
  début	
  2014. 
	
  



 
 
Audrey	
  Cottin	
  :	
  
Chère	
  Raphaële,	
  ce	
  n’est	
  pas	
  l’anomie	
  plus	
  tôt	
  que	
  la	
  participation,	
  mais	
  bien	
  l'hypothèse	
  de	
  
la	
   participation	
   comme	
   composante	
   de	
   l'anomie.	
  Un	
   assemblage	
   entre	
   autres	
   biologique,	
  
culturel	
   et	
   numérique	
  qui	
   établit	
   la	
   spécificité	
   continue	
   et	
   perpétuellement	
   variable	
  d'un	
  
environnement	
   et	
   d'une	
   communauté	
   localisés.	
   J'aime	
   faire	
   cette	
   analogie	
   biologique	
   en	
  
citant	
   le	
  philosophe/phénoménologue	
  des	
   techniques	
  Gilbert	
   Simondon,	
   et	
   en	
  particulier	
  
L'Individu	
  et	
  sa	
  genèse	
  :	
  "Le	
  principe	
  d'individuation	
  est	
  la	
  manière	
  unique	
  dont	
  s'établit	
  la	
  
résonance	
   interne	
   de	
   cette	
   matière	
   en	
   train	
   de	
   prendre	
   cette	
   forme.	
   Le	
   principe	
  
d'individuation	
  est	
  une	
  opération.	
  Ce	
  qui	
  fait	
  qu'un	
  être	
  est	
  lui-­‐même,	
  différent	
  de	
  tous	
  les	
  
autres,	
   ce	
  n'est	
  ni	
   sa	
  matière	
  ni	
   sa	
   forme,	
  mais	
  c'est	
   l'opération	
  par	
   laquelle	
  sa	
  matière	
  a	
  
pris	
  forme	
  dans	
  un	
  certain	
  système	
  de	
  résonance	
  interne"2.	
  De	
  ces	
  régimes	
  d'individuation	
  
découle	
  une	
  ontologie	
  génétique	
  qui	
  allie	
  le	
  physique,	
  le	
  vital	
  et	
  le	
  transindividuel.	
   
 
Raphaële	
  Jeune	
  :	
  	
  
Oui,	
  cette	
  combinaison	
  complexe	
  et	
  unique	
  est	
  ce	
  qui	
  fait	
  qu’un	
  être	
  advient	
  à	
  lui-­‐même,	
  et	
  
ce	
  toujours	
  de	
  nouveau	
  au	
  gré	
  des	
  contextes	
  qu’il	
  traverse.	
  Dans	
  ton	
  travail,	
  qui	
  rappelle	
  la	
  
maïeutique,	
   tu	
   laisses	
   se	
   constituer	
  un	
   contexte	
  qui	
   est	
   la	
   combinatoire	
  des	
  différentes	
   «	
  
individuations	
  psychiques	
  et	
  collectives	
  »	
  des	
  participants,	
  processus	
  qui	
  dépendent	
  à	
  leur	
  
tour	
  du	
  contexte,	
  comme	
  dans	
  un	
  va-­‐et-­‐vient	
  où	
  se	
  renégocient	
  en	
  permanence	
  les	
  rôles,	
  les	
  
relations	
   des	
   personnes	
   entre	
   elles,	
   l’identité	
   collective,	
   tout	
   ceci	
   produisant	
   une	
   forme	
  
mouvante.	
  La	
  participation	
  est-­‐elle	
  dans	
  ton	
  travail	
  la	
  forme	
  elle-­‐même	
  ? 
 
Audrey	
  Cottin	
  :	
  
La	
   participation	
   et	
   la	
   non	
   participation	
   sont	
   les	
   matières	
   en	
   travail	
   pour	
   une	
   forme	
  
continue.	
  Ainsi	
  le	
  protocole	
  du	
  Clapping	
  Group	
  (groupe	
  d’applaudissement)	
  interroge	
  cette	
  
combinatoire	
  depuis	
  2009.	
  As-­‐tu	
  déjà	
  assisté	
  à	
  un	
  Clapping	
  Group?	
  Pourrais-­‐tu	
  en	
  décrire	
  
le	
  protocole? 
 
Raphaële	
  Jeune	
  :	
  	
  
Avant	
  de	
  répondre	
  à	
  cette	
  question,	
  je	
  note	
  que	
  là	
  où	
  j’envisageais	
  la	
  participation	
  comme	
  
forme,	
   tu	
  précises	
  qu’elle	
  est	
  matière,	
   lui	
  ajoutant	
  par	
  symétrie	
   la	
  non-­‐participation	
  qui	
  a	
  
pour	
   toi	
   autant	
  de	
  valeur.	
  Et	
   tu	
  parles	
  de	
   forme	
  continue.	
  Cela	
   signifie	
  qu’il	
   ne	
   s’agit	
  pas	
  
d’œuvres	
   individuelles	
   et	
   finies	
  mais	
   d’expériences	
   qui	
   ne	
   cessent	
   d’évoluer,	
   laissant	
   ses	
  
traces	
  dans	
  les	
  mémoires	
  des	
  personnes	
  associées.	
  Cela	
  vaut	
  effectivement	
  pour	
  le	
  Clapping	
  
Group,	
  mais	
  pour	
  les	
  autres	
  ?	
  Tu	
  me	
  demandes	
  de	
  décrire	
  le	
  protocole	
  du	
  Clapping	
  Group,	
  
auquel	
  je	
  n’ai	
  malheureusement	
  jamais	
  assisté	
  en	
  vrai,	
  encore	
  moins	
  participé.	
  D’après	
  les	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2	
  Gilbert	
  Simondon,	
  L’Individu	
  et	
  sa	
  genèse	
  physico-­biologique,	
  Paris,	
  PUF,	
  1964	
  ;	
  rééd.	
  Grenoble,	
  	
  J.	
  Million,	
  1995.	
  



images	
  vidéos	
  que	
  j’ai	
  vues,	
  il	
  me	
  semble	
  que	
  ce	
  qui	
  s’y	
  joue,	
  c’est	
  l’accord	
  et	
  le	
  désaccord	
  
de	
  la	
  communauté	
  à	
  travers	
  l’applaudissement.	
  La	
  forme,	
  comme	
  dans	
  un	
  rituel,	
  naît	
  de	
  la	
  
translation	
   d’un	
   rythme	
   de	
   claque	
   d’une	
   personne	
   à	
   l’autre.	
   Il	
   y	
   a	
   quelqu’un	
   qui	
  
s’autodétermine	
   «	
   meneur	
   »	
   en	
   donnant	
   la	
   pulsation	
   puis	
   laisse	
   la	
   main	
   à	
   un	
   autre,	
   les	
  
choses	
  se	
  déroulant	
  selon	
  un	
  principe	
  d’auto-­‐organisation.	
  Ainsi	
  le	
  rythme	
  évolue	
  au	
  cours	
  
de	
  la	
  performance.	
  	
  
Ce	
   que	
   j’aime	
   beaucoup	
   dans	
   cette	
   performance,	
   c’est	
   que	
   tu	
   y	
   amènes	
   le	
   spectateur	
   à	
  
rejouer	
  une	
  forme	
  ancestrale	
  de	
  participation,	
  par	
  laquelle	
  il	
  doit	
  faire	
  face	
  à	
  son	
  identité	
  de	
  
spectateur,	
  non	
  pas	
  de	
  manière	
  explicitement	
  critique,	
  mais	
  dans	
   l’incarnation	
  corporelle	
  
propre	
  à	
  ce	
  statut.	
  Un	
  applaudissement	
  survient	
  de	
   façon	
  spontané,	
   il	
  est	
   la	
  marque	
  d’un	
  
affect	
   positif,	
   mais	
   obéit	
   dans	
   le	
   même	
   temps	
   à	
   des	
   conventions,	
   qui	
   lui	
   octroient	
   une	
  
puissance	
  collective.	
  	
  
C’est	
   ici	
   à	
  blanc	
  que	
   tu	
   invites	
   les	
  participants	
   à	
   activer	
   cette	
  puissance,	
   sans	
  autre	
  objet	
  
pour	
   leur	
   enthousiasme	
   qu’eux-­‐mêmes,	
   leur	
   situation	
   même	
   de	
   spectateurs	
   d’art	
  
contemporain	
  dans	
  un	
  musée,	
  un	
  centre	
  d’art	
  ou	
  une	
   foire	
  d’art.	
  Un	
  rituel	
  de	
  purification	
  
qui	
  fournirait	
  une	
  interprétation	
  littérale	
  de	
  l’affirmation	
  de	
  Walter	
  Benjamin	
  comme	
  quoi	
  
l’art	
  authentique	
  a	
  pour	
  fondement	
  le	
  rituel	
  (tu	
  me	
  racontais	
  que	
  la	
  claque	
  est	
  utilisé	
  dans	
  
les	
   rituels	
   feng	
   shui	
   de	
   clarification	
   des	
   mauvaises	
   ondes)	
   ?	
   Un	
   rituel	
   où	
   la	
   source	
   du	
  
rythme	
   passe	
   organiquement,	
   spontanément	
   d’une	
   personne	
   à	
   une	
   autre,	
   désamorçant	
  
toute	
  distinction	
  entre	
  un	
  meneur	
  et	
  des	
  exécutants.	
  La	
  dimension	
  sensorielle	
  du	
  rythme	
  
sonore	
  est	
  ici	
  également	
  capitale,	
  garante	
  d’une	
  symbiose	
  dans	
  l’instant	
  et	
  de	
  l’advenir	
  de	
  la	
  
forme	
  par	
  et	
  pour	
  l’ensemble	
  des	
  participants. 
	
  
Audrey	
  Cottin	
  :	
  
Le	
   protocole	
   du	
   Clapping	
   Group	
   pourrait	
   être	
   celui-­‐ci	
   :	
   c’est	
   en	
   discutant	
   avec	
   le/la	
  
commanditaire	
  (si	
  commanditaire	
  il	
  y	
  a)	
  qu’il	
  est	
  possible	
  d’en	
  définir	
  les	
  paramètres	
  selon	
  
le	
  contexte	
  localisé.	
  Une	
  première	
  visite	
  (si	
  possible)	
  permet	
  de	
  tester	
  la	
  résonance	
  du	
  lieu	
  
et	
  de	
  définir	
  la	
  position	
  spatiale	
  de	
  la	
  performance.	
  Dans	
  un	
  second	
  temps	
  j’interroge	
  le/la	
  
commanditaire	
   –	
   Où	
   suis-­je?	
   Avec	
   qui?	
   Pour	
   qui	
   d’autre?	
   –,	
   puis	
   le	
   dialogue	
   et	
   l’enquête	
  
commence.	
   
La	
  performance	
  du	
  Clapping	
  Group	
  est	
  annoncé	
  à	
  l’avance	
  ou	
  survient,	
  ceci	
  étant	
  à	
  décider	
  à	
  
l’avance	
  avec	
  le/la	
  commanditaire.	
  Un	
  flyer	
  accompagne	
  généralement	
  l’événement.	
  Munie	
  
d’un	
   MP3	
   (ou	
   d’un	
   téléphone	
   portable)	
   avec	
   des	
   écouteurs,	
   le/la	
   Main	
   Clapper	
   (le/la	
  
claqueur/euse	
  principal/e),	
  s’avance	
  dans	
  l’espace.	
  Il/elle	
  sélectionne	
  et	
  fait	
  jouer	
  une	
  piste	
  
audio	
   à	
   travers	
   les	
   écouteurs.	
   La	
   bande	
   sonore	
   est	
   inaudible	
   pour	
   les	
   personnes	
   qui	
  
l’entoure.	
   Il	
  peut	
  y	
  avoir	
  plusieurs	
  claqueurs/euses	
  principal/es	
  à	
   tour	
  de	
  rôle	
  durant	
  un	
  
Clapping	
  Group.	
   Il/elle	
   interpréte	
   le	
  rythme	
  transmit	
  par	
   le	
  MP3	
  et	
   	
   frappe	
  des	
  mains.	
  La	
  
qualité	
   de	
   claque	
   n’est	
   en	
   aucun	
   cas	
   exigé,	
   de	
   l’harmonie	
   à	
   la	
   dissonance,	
   le/la	
  
claqueur/euse	
   est	
   libre	
   de	
   rythmer	
   le	
   temps	
   de	
   la	
   performance.	
   Un	
  Clapping	
  Group	
  peut	
  
claquer	
  de	
  5	
  à	
  30	
  minutes	
  (voire	
  plus),	
  chaque	
  performance	
  s’auto-­‐définit.	
  L’air	
  ambiant	
  est	
  



écrasé	
   aux	
   premiers	
   claquements	
   de	
   paumes.	
  D’autres	
   personnes	
   se	
   joignent	
   au	
   rythme.	
  
Ils/elles	
   sont	
   nommé/e/s	
   Corrupted	
   Performers	
   (performeurs	
   corrompus	
   ou	
   agents	
   de	
  
corruption).	
  C’est	
  une	
  terminologie	
  un	
  peu	
  dure,	
  certes...	
  Je	
  fais	
  souvent	
  appel	
  aux	
  agents	
  de	
  
corruption,	
   qui	
   apprennent	
   les	
   rudiments	
   de	
   la	
   performance.	
   Ils	
   sont	
   essentiels	
   à	
   la	
  
réalisation	
  de	
  la	
  performance.	
  Ainsi,	
  le/la	
  claqueur/euse	
  principal/e	
  est	
  entouré/e	
  d’agents	
  
de	
  corruption	
  qui	
  ont	
  pour	
  mission	
  d’influencer	
  le	
  public.	
  Ce	
  public	
  localisé	
  se	
  retrouve	
  seul	
  
à	
  juger	
  de	
  la	
  situation	
  et	
  à	
  prendre	
  position.	
  Je	
  vous	
  laisse	
  libre	
  d’imaginer	
  les	
  différentes	
  
réactions	
   possibles.	
   Chaque	
   Clapping	
   Group	
   est	
   singulier	
   et	
   vibre	
   différemment	
   selon	
   le	
  
contexte,	
  ce	
  qui	
  est	
  plutôt	
  bon	
  signe. 
En	
  présentant	
  l’ouvrage	
  traduit	
  en	
  français	
  (2009)	
  de	
  Walter	
  Lippmann	
  Le	
  public	
  fantôme	
  
(1925)3,	
  Bruno	
  Latour	
  réveille	
  notre	
  attention	
  contemporaine	
  vis-­‐à-­‐vis	
  du	
  public.	
   
Je	
  cite	
  Walter	
  Lippmann	
  :	
  «	
  Or	
  c’est	
  justement	
  sur	
  ce	
  type	
  de	
  controverses,	
  les	
  plus	
  difficiles	
  
à	
  démêler,	
  que	
   le	
  public	
  est	
  appelé	
  à	
   se	
  prononcer.	
  Quand	
   les	
   faits	
   sont	
   les	
  plus	
  obscurs,	
  
quand	
  les	
  précédents	
  manquent,	
  quand	
  tout	
  est	
  inédit	
  et	
  confus,	
  c’est	
  là	
  que,	
  dans	
  toute	
  son	
  
incompétence,	
  le	
  public	
  est	
  forcé	
  de	
  prendre	
  ses	
  plus	
  importantes	
  décisions.	
  Les	
  problèmes	
  
les	
  plus	
  difficiles	
  sont	
  ceux	
  que	
  les	
  institutions	
  ne	
  sont	
  pas	
  capables	
  de	
  traiter.	
  Ce	
  sont	
  là	
  les	
  
problèmes	
  du	
  public.	
  »	
   
Concernant	
   la	
  pratique	
  du	
  Space	
  Clearing	
  qui	
  n’est	
  pas	
  directement	
  affilié	
  au	
  Feng	
  Shui,	
   il	
  
est	
  en	
  effet	
  question	
  de	
  clarifier	
  les	
  ondes	
  d’un	
  environnement	
  quasi-­‐clos	
  en	
  applaudissant.	
  
Il	
   faut	
  être	
  au	
  minimun	
  deux	
  personnes	
  pour	
   faire	
  vibrer	
  un	
  espace	
  domestique	
  de	
   taille	
  
moyenne	
  et	
  plus	
  nombreux	
  pour	
  de	
  plus	
  grands	
  espaces.	
  Selon	
  un	
  protocole	
  défini,	
  un	
  tour	
  
d’applaudissement	
  dans	
  l’espace	
  concerné	
  modifie	
  le	
  timbre	
  sonore	
  et	
  la	
  vibration	
  globale	
  
de	
  cet	
  espace.	
  La	
  pièce	
  est	
  rafraîchie.	
   
Il	
   semble	
   impossible	
   d’identifier	
   l’origine	
   de	
   l’applaudissement.	
   C’est	
   pour	
   cela	
   que	
   les	
  
philosophes,	
   historiens	
   et	
   sociologues	
   se	
   réservent	
   et	
   racontent	
   une	
   brève	
   histoire	
   de	
  
l’applaudissement4.	
   
 
Raphaële	
  Jeune	
  :	
  	
  
Il	
   y	
   a	
   un	
   kōan	
   (énigme	
   zen)	
   qui	
   dit	
   :	
   “Tu	
   connais	
   le	
   bruit	
   que	
   font	
   deux	
   mains	
   qui	
  
applaudissent,	
  mais	
  connais-­‐tu	
  celui	
  que	
  fait	
  une	
  main	
  qui	
  applaudit	
  seule?” 
	
  
Audrey	
  Cottin	
  :	
  

. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3	
  Walter	
  Lippmann,	
  Le	
  Public	
  fantôme,	
  Bruno	
  Latour	
  (éd.),	
  Paris,	
  Demopolis,	
  2008.	
  
4	
  Megan	
  Garber	
  écrit	
  le	
  15	
  mars	
  2013	
  dans	
  The	
  Atlantic	
  «	
  A	
  Brief	
  History	
  of	
  Applause,	
  the	
  «Big	
  Data”	
  of	
  the	
  Ancient	
  
World	
  »,	
  http://www.theatlantic.	
  com/technology/	
  archive/2013/03/a-­‐briefhistory-­‐of-­‐applause-­‐thebig-­‐data-­‐of-­‐the-­‐
ancientworld/274014/	
  ;	
  Lars	
  Kwakkenbos,	
  2009,	
  On	
  Applause/Over	
  Applause	
  ;	
  David	
  Victoroff,	
  1955-­‐1956,	
  
«L’applaudissement	
  :	
  une	
  conduite	
  sociale»,	
  extrait	
  de	
  L’Année	
  sociologique	
  ;	
  David	
  Victoroff,	
  1955,	
  «Pourquoi	
  nous	
  
applaudissons»,	
  extrait	
  de	
  Revue	
  d’esthétique,	
  t.	
  VIII.	
  


