« Le versant anomique

de la participation

Un dialogue entre

Audrey Cottin et Raphaéle Jeune »

in Art et Participa(c)tion, actes du colloque éponyme, Mac/Val, Vitry-sur-Seine, décembre
2013.

Raphaéle Jeune :

Chere Audrey, nous travaillons ensemble depuis pres d’'un an sur un projet que nous avons
appelé Anomies?, d’aprés une notion qui m’intéresse beaucoup et que j’ai découverte grace
a Boyan Manchev chez Jean-Marie Guyau, philosophe contemporain de Nietzsche, mort
trop jeune pour étre reconnu a sa mesure.

L’anomie, c’est I'état de ce qui n’a pas de loi ; dans un groupe social, c’est une absence
transitoire de repeéres, qui peut étre facteur de perturbations. Ceci s’explique par une
inadéquation entre des forces émergentes et les codes en place, sans que les premiéres
aient encore trouvé leur expression ou leur forme.

Alors que Durkheim y voyait une dynamique négative génératrice de suicides, Guyau
considérait ce flottement comme condition d’une tension créatrice. Pour ma part, je fais un
lien entre anomie et événement (en tant qu’advenir), la notion sur laquelle je travaille
actuellement. Et de ton c6té, I'anomie semble rejoindre ton mode d’action, a partir de ce
que tu appelles le biotope, le contexte de ton intervention que tu construis a partir de ce
qui est la, sans idée précongue.

Pour cette nouvelle occasion de travailler ensemble que nous offre le MAC/VAL dans le
cadre de son symposium Art et participa(c)tion, collaboration qui doit prendre forme par ce
texte, j’envisageais de laisser I'anomie pour aborder avec toi plutét la participation, telle
que tu la mets en jeu dans des communautés temporaires. Mais tu me rameénes a 'anomie
et tu as raison. Car avant méme de parler de participation, d’auteur, de public, de scene, qui
sont déja des noms, des identifications, il y a des présences, des simples « il y a » que dans
ton travail, tu intégres ou non, que tu fais circuler, se rencontrer, etc. Chez toi, la
participation n’est pas un principe a priori, elle advient...

n s’agit d'une résidence commune effectuée dans le laboratoire PhénOrama de I'ENSCI-Les Ateliers, membre du LabEx
« Création, Arts et Patrimoine ». Cette résidence comprend une intervention pédagogique aupres d’éléves du studio arts
plastiques de 'ENSCI-Les Ateliers, une performance au Centre Pompidou en novembre 2013, ainsi qu'une conférence de
cloture a 'INHA, fin 2013 début 2014.



Audrey Cottin :

Chere Raphaéle, ce n’est pas 'anomie plus tot que la participation, mais bien I'hypothese de
la participation comme composante de 1'anomie. Un assemblage entre autres biologique,
culturel et numérique qui établit la spécificité continue et perpétuellement variable d'un
environnement et d'une communauté localisés. J'aime faire cette analogie biologique en
citant le philosophe/phénoménologue des techniques Gilbert Simondon, et en particulier
L'Individu et sa genese : "Le principe d'individuation est la maniere unique dont s'établit la
résonance interne de cette matiere en train de prendre cette forme. Le principe
d'individuation est une opération. Ce qui fait qu'un étre est lui-méme, différent de tous les
autres, ce n'est ni sa matiére ni sa forme, mais c'est l'opération par laquelle sa matiére a
pris forme dans un certain systeme de résonance interne"2. De ces régimes d'individuation
découle une ontologie génétique qui allie le physique, le vital et le transindividuel.

Raphaéle Jeune :

Oui, cette combinaison complexe et unique est ce qui fait qu'un étre advient a lui-méme, et
ce toujours de nouveau au gré des contextes qu'il traverse. Dans ton travail, qui rappelle la
maieutique, tu laisses se constituer un contexte qui est la combinatoire des différentes «
individuations psychiques et collectives » des participants, processus qui dépendent a leur
tour du contexte, comme dans un va-et-vient ou se renégocient en permanence les réles, les
relations des personnes entre elles, I'identité collective, tout ceci produisant une forme
mouvante. La participation est-elle dans ton travail la forme elle-méme ?

Audrey Cottin :

La participation et la non participation sont les matieres en travail pour une forme
continue. Ainsi le protocole du Clapping Group (groupe d’applaudissement) interroge cette
combinatoire depuis 2009. As-tu déja assisté a un Clapping Group? Pourrais-tu en décrire
le protocole?

Raphaéle Jeune :

Avant de répondre a cette question, je note que la ou j'envisageais la participation comme
forme, tu précises qu’elle est matiére, lui ajoutant par symétrie la non-participation qui a
pour toi autant de valeur. Et tu parles de forme continue. Cela signifie qu’il ne s’agit pas
d’ceuvres individuelles et finies mais d’expériences qui ne cessent d’évoluer, laissant ses
traces dans les mémoires des personnes associées. Cela vaut effectivement pour le Clapping
Group, mais pour les autres ? Tu me demandes de décrire le protocole du Clapping Group,
auquel je n’ai malheureusement jamais assisté en vrai, encore moins participé. D’apres les

Z Gilbert Simondon, L'Individu et sa geneése physico-biologique, Paris, PUF, 1964 ; rééd. Grenoble, ]. Million, 1995.



images vidéos que j’ai vues, il me semble que ce qui s’y joue, c’est I'accord et le désaccord
de la communauté a travers I'applaudissement. La forme, comme dans un rituel, nait de la
translation d’'un rythme de claque d'une personne a l'autre. Il y a quelqu'un qui
s’autodétermine « meneur » en donnant la pulsation puis laisse la main a un autre, les
choses se déroulant selon un principe d’auto-organisation. Ainsi le rythme évolue au cours
de la performance.

Ce que j'aime beaucoup dans cette performance, c’est que tu y amenes le spectateur a
rejouer une forme ancestrale de participation, par laquelle il doit faire face a son identité de
spectateur, non pas de maniere explicitement critique, mais dans l'incarnation corporelle
propre a ce statut. Un applaudissement survient de fagon spontané, il est la marque d’'un
affect positif, mais obéit dans le méme temps a des conventions, qui lui octroient une
puissance collective.

C’est ici a blanc que tu invites les participants a activer cette puissance, sans autre objet
pour leur enthousiasme qu’eux-mémes, leur situation méme de spectateurs d’art
contemporain dans un musée, un centre d’art ou une foire d’art. Un rituel de purification
qui fournirait une interprétation littérale de I'affirmation de Walter Benjamin comme quoi
I'art authentique a pour fondement le rituel (tu me racontais que la claque est utilisé dans
les rituels feng shui de clarification des mauvaises ondes) ? Un rituel ou la source du
rythme passe organiquement, spontanément d’'une personne a une autre, désamorgant
toute distinction entre un meneur et des exécutants. La dimension sensorielle du rythme
sonore est ici également capitale, garante d’'une symbiose dans I'instant et de I'advenir de la
forme par et pour I'’ensemble des participants.

Audrey Cottin :

Le protocole du Clapping Group pourrait étre celui-ci : c’est en discutant avec le/la
commanditaire (si commanditaire il y a) qu'il est possible d’en définir les parametres selon
le contexte localisé. Une premiere visite (si possible) permet de tester la résonance du lieu
et de définir la position spatiale de la performance. Dans un second temps j'interroge le/la
commanditaire - Ou suis-je? Avec qui? Pour qui d’autre? -, puis le dialogue et I'enquéte
commence.

La performance du Clapping Group est annoncé a I'avance ou survient, ceci étant a décider a
I'avance avec le/la commanditaire. Un flyer accompagne généralement I'événement. Munie
d’'un MP3 (ou d’'un téléphone portable) avec des écouteurs, le/la Main Clapper (le/la
claqueur/euse principal/e), s’avance dans I'espace. Il/elle sélectionne et fait jouer une piste
audio a travers les écouteurs. La bande sonore est inaudible pour les personnes qui
I'entoure. Il peut y avoir plusieurs claqueurs/euses principal/es a tour de role durant un
Clapping Group. Il/elle interpréte le rythme transmit par le MP3 et frappe des mains. La
qualité de claque n’est en aucun cas exigé, de I'harmonie a la dissonance, le/la
claqueur/euse est libre de rythmer le temps de la performance. Un Clapping Group peut
claquer de 5 a 30 minutes (voire plus), chaque performance s’auto-définit. L’air ambiant est



écrasé aux premiers claquements de paumes. D’autres personnes se joignent au rythme.
lIs/elles sont nommé/e/s Corrupted Performers (performeurs corrompus ou agents de
corruption). C'est une terminologie un peu dure, certes... Je fais souvent appel aux agents de
corruption, qui apprennent les rudiments de la performance. IlIs sont essentiels a la
réalisation de la performance. Ainsi, le/la claqueur/euse principal/e est entouré/e d’agents
de corruption qui ont pour mission d’influencer le public. Ce public localisé se retrouve seul
a juger de la situation et a prendre position. Je vous laisse libre d'imaginer les différentes
réactions possibles. Chaque Clapping Group est singulier et vibre différemment selon le
contexte, ce qui est plutét bon signe.

En présentant I'ouvrage traduit en francais (2009) de Walter Lippmann Le public fantome
(1925)3, Bruno Latour réveille notre attention contemporaine vis-a-vis du public.

Je cite Walter Lippmann : « Or c’est justement sur ce type de controverses, les plus difficiles
a déméler, que le public est appelé a se prononcer. Quand les faits sont les plus obscurs,
quand les précédents manquent, quand tout est inédit et confus, c’est la que, dans toute son
incompétence, le public est forcé de prendre ses plus importantes décisions. Les problemes
les plus difficiles sont ceux que les institutions ne sont pas capables de traiter. Ce sont la les
problémes du public. »

Concernant la pratique du Space Clearing qui n’est pas directement affilié au Feng Shui, il
est en effet question de clarifier les ondes d’'un environnement quasi-clos en applaudissant.
Il faut étre au minimun deux personnes pour faire vibrer un espace domestique de taille
moyenne et plus nombreux pour de plus grands espaces. Selon un protocole défini, un tour
d’applaudissement dans l'espace concerné modifie le timbre sonore et la vibration globale
de cet espace. La piece est rafraichie.

Il semble impossible d’identifier l'origine de I'applaudissement. C’est pour cela que les
philosophes, historiens et sociologues se réservent et racontent une bréve histoire de
I'applaudissement?,

Raphaéle Jeune :
Il y a un koan (énigme zen) qui dit : “Tu connais le bruit que font deux mains qui
applaudissent, mais connais-tu celui que fait une main qui applaudit seule?”

Audrey Cottin :

&)

3 walter Lippmann, Le Public fantéme, Bruno Latour (éd.), Paris, Demopolis, 2008.

4 Megan Garber écritle 15 mars 2013 dans The Atlantic « A Brief History of Applause, the «Big Data” of the Ancient
World », http://www.theatlantic. com/technology/ archive/2013 /03 /a-briefhistory-of-applause-thebig-data-of-the-
ancientworld/274014/ ; Lars Kwakkenbos, 2009, On Applause/Over Applause ; David Victoroff, 1955-1956,
«L’applaudissement : une conduite sociale», extrait de L’Année sociologique ; David Victoroff, 1955, «Pourquoi nous
applaudissons», extrait de Revue d’esthétique, t. VIIL.



