Raphaéle Jeune

AENT OU
GWE DES

% JﬁlAﬂONS

| Essals dafptesence*(lu et maintenant)

gl“

-
v

dans le cad’re d;ﬂne résidence curatoriale au
“ Phakt - Centre culturel Colombier
AN g____s_ | octobre 2014-décembre 2015




.
i
wé‘ hi‘
R I
:‘ |
= _1[

W

“Linspiration vient g
hous dans nos instants
de discontinuite, quand
nous ldachons prise pour
laisser adveniy les
choses. Il faut alors en
saisir I'occasion,
Improviser et se aisser
toucher. On Ia sent, elle
nous colle a la peau.
Sa creativite est dans
le moment présent." *

rennes

Affiche réalisée par Nico Dockx pour La Psyché de‘i’Dﬁh%r;- Hc?mmage
a Francisco J. Varela et diffusée dans la ville de Rennes en

~— = '

o
=, ias
.,

. o

e



L’EVENEMENT OU

LA PLASTICITE

DES SITUATIONS

avec Francois Deck, Nico Dockx et Adva Zakai

Sommaire

Do it together, parJean-Jacques Le Roux
L’Evénement ou la plasticité des situations

L’école erratique, un micro espace public
de Francois Deck

La Psyché de l'univers - Hommage a Francisco J. Varela,
une proposition de Nico Dockx, Raphaéle Jeune &...

Last Seen Standing Between Brackets - Indoors,
une exposition d’Adva Zakai

Textes de Raphaéle Jeune

page 2

page 4

page 8

page 22

page 40



DO IT TOGETHER

par Jean-Jacques Le Roux

« L’art est un probléme.
L‘homme ou la femme qui s’expose a l’art
s’expose a un probléme de plus. »

Howard Barker
« 49 apartés pour un théatre tragique »
Arguments pour un théatre, 2006



Lorsqu’au printemps 2014, les échanges ont
débuté avec Raphaéle Jeune autour d’une
évocation de résidence curatoriale pour
mettre « en actes » des pistes théoriques
qu’elle développait au sein de sa recherche,
et que le fil rouge pouvait se décliner autour
de la notion d’événement et d’expérience,
les échos ont été nombreux avec les
dynamiques d’un lieu réguliérement engagé
dans les questions liées a la place du
visiteur, a une possible « fonction sociale »
de l’art, a une multiplicité de médiums,
d’espaces explorés au carrefour de
pratiques et du regard sur les ceuvres.

Ensuite, parce que nous sommes
convaincus que I’expérience esthétique
dénomme simplement le principe d’une
relation avec autre que soi... tableau, film,
sculpture mais encore livre, son... visuel,
auditif, gustatif, sensoriel et pensée sont
alors a ’ceuvre... « un agencement » dirait
Gilles Deleuze en parlant du désir. Nous
pensons que cette expérience est un enjeu
personnel et collectif dans une fagon de
se situer au monde ; de I’envisager, de
appréhender, voire de le définir.

Aussi, parce que ’événement, dans son
acception générale, souligne lirruption,
inattendu, la fracture et engage la pensée
du « il se passe quelque chose » d’un « il »
indéterminé qui nous place a 'extérieur
alors que peut-étre « quelque chose se
passe » propose des dispositifs plus
impliquants, organise une place différente
pour celui qui se tient la, un engagement
dans l'ici et maintenant, aux cotés des
autres, une attention renouvelée.

Nous pourrions faire un paralléle avec la
notion de paysage. Alors qu’une vision
occidentale de cette notion nous pose

en contemplation d’une nature dans une
position un tant soit peu extérieure (ce que
la photographie explore particulierement
a travers la notion de point de vue, de
cadrage), une philosophie plus asiatique

nous inscrit au sein méme de ce paysage :
en regardant le paysage, je suis dedans,
je le transforme, j’interagis dans une
interdépendance.

Ainsi il s’est agi de proposer a chacun,
spectateur, visiteur, regardeur (les termes se
modifient, se rejouent...) — aux personnes
tout simplement — d’aller un pas plus loin.
D’envisager ’art comme une expérience,
un processus, a la fois esthétique et
artistique, créatif. La aussi, les notions
traditionnelles se brouillent, preuve
comme [’énoncait Pascal que « lorsque le
mot manque, quelque chose d’important
cherche a se dire », pour dépasser

la relation objet/regardeur, émetteur/
récepteur (cette économie que I’art propose
habituellement), en dépassant également
cette notion d’événement pour se situer au
cceur de « I’activation », et ce non plus par
sa seule présence, mais également comme
force propositionnelle, réactionnelle.
Ainsi, c’est bien dans le moment présent,
dans ce moment d’une co-présence que
s’exerce notre potentiel d’attention,

de créativité, de réaction et que cette
puissance trouve place dans la définition
méme de ce qui est donné a vivre
maintenant et pour le futur. Moment de
’événement oll nous engageons une
partie de nous-mémes pour coproduire et
éprouver cette forme d’expérience comme
expérience esthétique. Actif pour étre
inter-actif.

L’art comme expérience devient alors
’expérience comme art et ’expérience
esthétique devient expérience imaginative,
force et potentiel de co-création. Egon
Hanfstingl ne nous invitait-il pas au cceur
du Sticky Recipe avec le pin’s « We are co-
creating » ?

So,
Do it together.
Now ?



L’EVENEMENT OU
LA PLASTICITE DES
SITUATIONS

Essais de présence (ici et maintenant)



Qu’en est-il de ’événement dans ’art
contemporain, pourquoi s’intéresser a

des ceuvres et des pratiques artistiques
qui prennent forme dans l'instant de leur
partage avec des spectateurs, lesquels
voient leur statut élargi ? Les ceuvres

que nous abordons ici reposent sur une
présence ou une co-présence — de 'artiste,
de ses interprétes, du visiteur — dans un
ici et maintenant propice a une ouverture
a llinconnu, et a une mise en question

des roles et des modalités de production
comme de réception. Avec son invitation
en résidence pendant plus d’une année,

le Phakt m’a offert 'opportunité de

mettre en jeu, sur la durée et en lien avec
une recherche théorique en cours, de
telles situations de présence en étroite
collaboration avec des artistes et dans une
adresse concréte a un public.

Les pratiques événementielles que
j’explore relévent de I’expérience
immédiate, cette derniére étant considérée
pour elle-méme dans sa dynamique
poiétique — I’expérience comme ceuvre

— plutdt que sous I’angle de la réception
esthétique — ’expérience de 'ceuvre.
L’attention a la situation présente, au
corps, a soi, a l'autre, a ’environnement
s’avére alors un élément essentiel de cette
approche. La problématique est traitée

en regard du contexte socio-économique
actuel dans lequel expérience et attention,
dans une forme désormais marchandisée,
constituent les valeurs les plus courtisées
par les acteurs économiques.

Sous le titre L’Evénement ou la

plasticité des situations, ma proposition
programmatique a donc consisté a
considérer le fait artistique et son
exposition comme I’événement d’une
rencontre, comme une pratique située

et partagée au présent, dont l'issue

reste imprévisible. Le statut des

éléments qui composent une exposition

— artiste, ceuvre, spectateur, cube

blanc, etc. — se trouve déplacé, voire
dissout, leurs relations mutuelles et les
qualités d’émergence de I’'ceuvre étant
réinterrogées dans une nouvelle écologie
de ’expérience.

Je tiens linvitation en résidence qui m’a
été faite par le Phakt pour un format idéal
de travail et de production : un temps

long, aménageable selon les nécessités

du projet, une réflexion ancrée dans la
durée, qui chemine et s’enrichit au gré des
rencontres, des propositions et des rendez-
vous publics ; un accompagnement attentif
et engagé de la part de ’équipe, préte a
prendre le risque d’une ligne artistique
moins facilement appréhendable que les
formes plastiques traditionnelles comme

la sculpture, la peinture, la photographie
ou l’installation ; une politique de
programmation alliant exigence artistique
et diversité des approches pour un public
hétérogéne ; et enfin, la chance d’un
dialogue approfondi avec les artistes, dans
la configuration privilégiée d’une relation
d’un a un.

Investissant le Phakt a la fois comme une
plateforme de recherche et un espace
d’exposition, j’ai invité trois artistes dont
les démarches font écho a mes hypothéses
de travail :

Francois Deck m’a proposé d’adopter pour
’'année son protocole d’école erratique, ol
l’on élabore et discute collectivement un
probléme loin des formats conventionnels
du trio artiste-ceuvre-public. Entre octobre
2014 et novembre 2015, trois écoles
erratiques ont eu lieu, réunissant chaque
fois cinq personnes, dont ’artiste, autour
d’un probléme : la premiére abordait,

a partir de la pensée de John Dewey, la
notion d’art comme expérience a ’heure de
’économie de ’expérience ; la deuxiéme



mettait en regard « subjectivité plurielle
et humain augmenté » et la troisiéme se
demande si la rencontre avec une ceuvre
d’art constitue une mise en danger (p. 8).

Le Flamand Nico Dockx constitue des
archives pour générer des processus
d’activation collective qui « engagent dans
des perceptions créatives pour lesquelles
nous n’avons aucune définition ». Pour

le Phakt, nous avons créé ensemble,

sous forme d’un hommage sensible et
constructiviste, des archives sur Francisco
J. Varela, neurosphysiologiste inventeur
des concepts d’autopoiése et d’énaction
qui inspirent nos travaux respectifs.

Ces archives ont été activées durant
’exposition au gré de conversations

et d’ateliers mettant en jeu la notion
d’expérience ici et maintenant, et lors d’un
ultime rendez-vous, Sticky Recipe, au cours
duquel des proches de Varela ont, par leurs
témoignages comme autant de piéces
vivantes versées aux archives, fait émerger
une communauté éphémeére autour de la
pensée et de la personnalité de 'inventeur
de la neurophénoménologie (p. 26).

Adva Zakai, enfin, chorégraphe et
performeuse israélienne basée a Bruxelles,
poursuit une recherche sur le devenir du
corps, de la danse et de la subjectivité face
a la dissémination de nos existences et de
nos gestes dans des espaces abstraits et
dématérialisés, comme le réseau Internet,
et plus génériquement, ’espace intangible
créé par le langage. Au Phakt, cette
recherche s’est concrétisée avec Last Seen
Standing Between Brackets - Indoors, une
exposition en guise de performance sans
performeuse, ol le spectateur occupe la
scéne dans I’épure d’un duo dansé avec
un texte projeté dans l’espace et imprimé
dans un livre (p. 40).

Au gré de cette équipée s’est opéré une
progression des lignes de ma recherche
dont je me propose ici de témoigner

a partir de trois notions essentielles
articulées au concept d’événement: la
présence, la subjectivité et la plasticité.

Dans les trois dispositifs proposés, la
présence est une notion primordiale.
Elle semble d’autant plus puissante que
dans nos existences actuelles, il s’agit
pour chacun d’entre nous de négocier
notre présence pour étre partout sans
pour autant que nos corps suivent. Nous
tracons des ponts en quelques mots et
clics avec toute une géographie éclatée
et expansible a l’infini, nous vivons une
ubiquité généralisée, présents d’une
présence dispersée en temps réel vers
une multitude de lieux et de personnes.
La perception de notre étre la corporel a
donc considérablement changé ces deux
derniéres décennies. Ce n’est sans doute
pas un hasard si les artistes s’emparent
de la présence comme d’une forme
d’engagement, esthétique autant que
politique, face aux mutations des modes
d’étre dans le monde et d’étre ensemble.

Frangois Deck place la co-présence au
cceur de son protocole de ’école erratique,
comme de ceux qui I'ont précédé, tels la

« banque de questions » ou le « générateur
de problémes ». Les personnes qui
partagent un processus de pensée le font
dans 'immédiate proximité aux autres,
dans une temporalité commune qui permet
d’« approfondir les qualités du présent »

et de prendre le temps d’« oublier
I'impératif de productivité », ce qu’une
conversation par téléphone ou par mail ne
permet pas aussi naturellement. Se cotoyer
corporellement, c’est faire corps ensemble
dans la durée, reconnaitre l’existence des
autres et la sienne propre en amont des
symboles que nous produisons pour nous



relier. Les corps forment le lien primordial,
la matérialisation de la communauté, ils
participent pleinement a I’élaboration du
probléme, et c’est alors que le langage
peut prendre son temps pour arriver. Pour
cette raison, Frangois Deck refuse la facilité
de poursuivre par email une conversation
que l’on doit abréger faute de temps.

Nico Dockx incarne la pleine présence,

ou plus précisément, une présence
topologique, qui a véritablement lieu

la ot il se trouve. L’artiste n’utilise pas
Skype, reste laconique par email, mais se
rend intensément présent et disponible
lorsqu’il est la. Les formes de rencontre
qu’il met en ceuvre engagent véritablement
ceux quiy prennent part. Artiste, invités,
participants, public partagent une méme
position de créateur de lignes de sens a
partir des documents mis en commun, et il
flotte sur 'assemblée une forme d’amitié,
voire d’amour, que suscite la proximité des
étres, les échanges de regards autant que
de mots.

Pour Adva Zakai, le corps du spectateur
présent au centre de l’espace incarne le
point d’ancrage de I’ceuvre, sa condition
d’existence. Moteur dans ’agencement
du sens des mots, partenaire d’'une
danse d’un nouveau type, il répond par
une sensation d’hyper-présence a la
perspective possible, évoquée par les
textes, de sa future disparition.

La deuxiéme notion travaillée au cceur des
projets, le sujet, se décline en trois lignes
de force : Dans la Psyché de l’univers,
d’une part, ’hommage a Francisco Varela
repose sur la mise en jeu, dans toutes les
phases de I’exposition — ateliers, journée
Sticky Recipe et dissémination des badges
par les visiteurs —, de sa conception de
’expérience subjective. Celle-ci suppose
que le sujet n’est pas une entité solide

et préexistante face @ un monde solide

et préexistant, mais qu’il se construit a
chaque instant dans une co-émergence
avec le monde. Dans ’école erratique

de Francois Deck, il s’agit de « faire du
commun a partir de la reconnaissance

des subjectivités » en pratiquant un art

de la conversation. Une co-émergence,

la aussi, par intersubjectivité. Les deux
approches, celle de Nico Dockx et de
Francois Deck, partagent d’ailleurs une
méme construction de la communauté
émergente et imprévisible. Enfin, le corps
« textué » d’Adva Zakai porte en germe un
sujet départi de son enveloppe organique,
qui du méme coup l’arrache a sa limite
individuelle pour ouvrir a des potentialités
politiques de sujet impersonnel disséminé
dans l’espace virtuel du langage et du
code.

La troisiéme et derniére notion qui traverse
les différentes explorations menées est
celle de plasticité, inscrite au fondement
de ma proposition curatoriale. La plasticité
est la capacité d’un organisme a se
modifier de fagon inouie a la survenue
d’un événement. L’hypothése portée par
ma proposition est la puissance d’une
situation qui, vécue a I'instant présent, se
défait de ses significations héritées pour
produire des signes nouveaux et inaugurer
des mondes jusqu’alors impossibles. C’est
bien ce mouvement, me semble-t-il, dans
lequel ont été propulsées les personnes
engagées dans chacune des trois

ceuvres, que nous avons pu découvrir et
expérimenter cette année dans le cadre de
L’Evénement ou la plasticité des situations.



L’ECOLE
ERRATIQUE

Un micro espace public
de Francois Deck



L’école erratique

par Francois Deck

LECOLE ERRATIQUE EST UN ESPACE DE TRANSITION ENTRE LECHELLE DES
PROBLEMES GLOBAUX ET LINDIVIDU. FAIRE CONNAISSANCE EN ELABORANT
ENSEMBLE DES PROBLEMES, C’EST ABORDER LES DIFFERENCES DE PERCEPTION
COMME LA SOURCE DE NOUVEAUX POSSIBLES. LES SITUATIONS DE PROBLEME
SONT DETERMINEES ALORS QUE LA FORME D’UN PROBLEME EST INDETERMINEE.
LA FORMULATION SPECIFIQUE D’UN PROBLEME EST STRATEGIQUE. AUGMENTER
LA VALEUR DES PROBLEMES PAR UN RETARD CONCERTE DES SOLUTIONS ET
SUBJECTIVER LES PROBLEMES DE FACON IMPREVISIBLE, TEL EST LE PROGRAMME.
UNE SESSION EST A LINITIATIVE DE QUICONQUE RENCONTRE UN PROBLEME ET
SOUHAITE LE PARTAGER. CINQ PERSONNES, NI PLUS, NI MOINS, SONT RASSEMBLEES.
UNE PERSONNE INVITE DEUX PERSONNES QUI CHACUNE EN INVITE UNE AUTRE.

Dispositif

Le projet d’une session s’engage souvent lors d’'une conversation de rue, lorsqu’un sujet suscite
la perplexité de deux interlocuteurs. L'envie d’en savoir plus transforme des interlocuteurs en
partenaires. Pour initier une session, ils rédigent quelques lignes a propos du probleme qui les
occupe. Elles serviront de point de départ pour une invitation élargie a trois autres personnes.
L'un des deux partenaires coordonne la session. Le principe est d’inviter deux personnes qui
auront elles-mémes a charge d’inviter deux autres personnes.

Ce principe permet que la session réunisse des personnes qui ne se connaissent pas. Chaque
personne pressentie est absolument nécessaire a la tenue de la session. Le nombre constant
de participants permet de penser le dispositif en termes d’espace. L'échelle réduite du groupe
facilite la coordination des agendas et la recherche d’un lieu disponible. Le dispositif fonctionne
avec une frugalité de moyens, il est donc autonome.

Un cahier de brouillon préparé, comportant la problématique spécifique et le concept de
L'école erratique, est remis aux participant(e)s en début de session. C’est un support de
notes disponible, sans obligation de restitution. La session commence par une séquence de
présentation dans laquelle chacun(e) tente de relier le probleme du jour a son expérience
propre. Loin des présentations sociales usuelles, cette séquence invite a des récits qui activent
la problématique concernée depuis des expériences pratiques de vie. Un climat d’écoute
bienveillante fonde la qualité de la session. Ce climat horizontal ol chacun est considéré
comme étant d’égale intelligence, induit une atmosphére de coopération.A la fin de chaque
session, les participants décident d’une suite éventuelle.



QUE PEUT ETRE
AUJOURD’HUI
UN ART COMME
EXPERIENCE ?

Ecole erratique
PHAKT - Centre culturel Colombier, Rennes
7 octobre 2014

Participants : Carla Bottiglieri, Francois Deck, Philippe Gouet,
Raphaéle Jeune, Malo Morvan.

Le probléme

Dewey (1936) : « Tout ce qui exacerbe le
sentiment de vie dans linstant présent

est un objet d’admiration intense. » Le
philosophe relie ici expérience de vie et
expérience esthétique. Si des artistes

ont tenté de réaliser ce lien, ’art reste
souvent 'objet d’une réception esthétique
cantonnée a 'institution. Pourtant,
éprouvée au présent, toute expérience
peut étre événement esthétique,
expression de [’élan vital ou logent désir et
créativité de I’étre. Si ’on en croit Dewey,
la dimension esthétique de ’existence
fonde I’éthique. Le systéme capitaliste I’a
bien compris et développe aujourd’hui une
« économie de I’expérience » ol la valeur
se mesure a l’intensité des affects d’un
Sujet invité a vivre des expériences. Dans
ce contexte, que peut étre aujourd’hui un
art comme expérience ?

10



Notes prises lors de la session

L’étre au présent. La félure comme signe,
marquage. La singularité comme univocité,
comme unicité : Affirmation de |’&tre, selon
laquelle il ne peut en étre autrement : le
neutre, pas de place pour I'opinion, la
doxa.

Se sentir vivre / sentiment de vie au
présent / admiration / regard ?= paysage,
artefact, ceuvre d’art, amour.

Economie élargie vs économie restreinte

Différence entre les processus artistiques
des années 1960-1970 et ceux
d’aujourd’hui.

Dans les années 1960 : dépassement des
limites, contexte de guerre froide, encore
un « dehors ». Dans les années 2000 :
impossibilité d’un dehors, d’un paradigme
dehors/dedans ? Ou ce dernier n’est-il pas
le bon?

Esthétique comme éthique = se laisser
toucher par le réel, &tre |3, réceptif. Etre &
la surface.

Ethique = art d’étre, art de faire, praxis.
Esthétique = ce quitouche les sens et
(non?) le ceeur.

L’art comme expérience aujourd’hui. Ex-
perire = dépasser les limites. Tout art est
expérience, dépasse certaines limites sans
pour autant étre processus.

L’art dans Uinstitution : logique de
réalisation, d’identification. L’art s’identifie
comme art, circuit de diffusion, dispositif a
contrainte. L’école erratique se propose de
sortir de cette contrainte.

Différence entre créativité et art. Pourquoi
tout ce qui est créatif n’est pas artistique ?
Ou se trouve la limite, le critére ?
Jugement ? Jugement public ?

Affects, affections. Ou se situent les
affects : afflux d’énergie, de sang dans une
partie du corps, dimension physiologique.
Expressivité corporelle des affects,
ressenti.

L’individu doit vivre des expériences (le
hors-limite comme limite) : mise en scéne
/ enveloppement / vie augmentée, vie
intensifiée = points d’intensité fabriqués.

Elimination de I’ennui, importance de
ennui.

11



SUBJECTIVITE PLURIELLE
OU HUMAIN AUGMENTE

Ecole erratique

Institut des Neurosciences de Grenoble

18 novembre 2015

Participants : Yves Citton, Francois Deck, Antoine Depaulis,

Raphaéle Jeune, Thomas Vasseur

Probléme n°1

Comment préserver des subjectivités
plurielles, fragiles, ouvertes et
imprévisibles, celles par excellence de
’Humain créateur, face aux programmes
industriels de ’Humain augmenté ?

Les informations que nous partageons
gratuitement sur les réseaux sont sources
de valeur et alimentent le pouvoir de
grands groupes comme Google, Apple,
Facebook et Amazon. Nos contributions
librement consenties sont mues par

nos désirs sociaux d’échange et de
reconnaissance mais servent en méme
temps notre aliénation : sous la forme de
données, nos subjectivités sont chiffrées,
controlées et « marchandisées ». Ainsi, les
technologies numériques constituent une
hypermachine qui intrique émancipation et
aliénation.

Cette nouvelle condition du Sujet est
également soumise a 'influence des
biotechnologies et des neurosciences
dans lesquelles les empires du
numérique investissent massivement.
Tout porte a croire que les procédures

12

technologiques de réification du Soi ne
resteront pas hors de la personne humaine
mais s’immisceront dans son corps et

son cerveau pour les « augmenter ».
L’apparente amélioration des capacités
humaines engendrera en réalité un
totalitarisme invisible, car capillarisé dans
|’étre, via des opérateurs contr6lés par des
intéréts qui le dépassent.

Cette hybridation de la Subjectivité
humaine, vouée a la rendre prévisible,
standardisée et rentable, annule, en
dissolvant ’altérité, la distance nécessaire
a la prise de conscience qui nourrit tout
acte de résistance. Or, la subjectivité est
pleine de cette altérité qui la travaille, une
altérité du dedans et du dehors, 'une et
’autre interagissant. C’est ce que nous

dit le « je est un autre » rimbaldien, gu’il
faudrait repenser aujourd’hui.



bien

Le probléme élaboré pour cette nouvelle école erratique s’est tourné vers la question
du devenir de Phumain, et plus particuliérement de ce que Francois Deck appelle

« les subjectivités plurielles », dans un monde de plus en plus technologique. Pour
la premiére fois dans Uhistoire de I’école erratique, deux formulations différentes
d’un probléme coexistent comme base de discussion. En effet, une alternative a la
premiére mouture a été proposée par un des membres et gardée dans son intégralité,
la différence entre les deux étant plus intéressante que leur hybridation.

Cette école erratique pourra étre amenée a se poursuivre, selon le désir commun

des participants, et existera au-dela de la programmation curatoriale, L’Evénement
et la plasticité des situations s’émancipant du temps institutionnel du projet pour
retrouver le temps subjectif de la réflexion partagée.

Probléme n°2

L’étrange rencontre de ’autre, l’altérité,
travaillent nos subjectivités. Une altérité
du dedans et du dehors, l'une et 'autre
interagissant. C’est ce que nous dit le « je
est un autre » rimbaldien, qu’il s’agirait de
repenser aujourd’hui.

Tout porte a croire que les procédures
technologiques de réification du soi ne
resteront pas hors de la personne humaine
mais s’immisceront dans son corps et

son cerveau pour les « augmenter». Les
programmes industriels de « ’homme
augmenté » fabriquent-ils une nouvelle
condition du sujet, soumis a l'influence
des biotechnologies et des neurosciences
dans lesquelles les grands groupes de I’ére
numérique investissent massivement, en
concentrant dans U'individu des qualités
modifiées ?

Comment dans ce contexte préserver des
subjectivités plurielles, fragiles, ouvertes
et imprévisibles, celles par excellence de
’humain créateur?

13



me oo agp vl
& (o Saig cheopr, Q
4 mrmSuEyr]1m
(s Che %, \
MV C %@J (‘u-.s
A o Cﬁomo,.i
MQ.L.JF gﬂour::}um

Bolitance = m@p«wwcumotr&mfﬁi—

6\f"(]')@ ’Vé"(ﬂif r\Q [n

\d?\gr‘mc{ Z

}/4

@OU(D+ﬂFmMr{W36 i
—g\omsu-j loo preell, (K {_mguz owqu
elawt & ol © \mf('e pasalde @mmmﬂ

)

Ll C‘M’)PZ ﬂ/\ﬁ w@’hﬁﬂ e b}"r’r’(.u ) ¢
m%ﬂ» P o o] — - o Y WWI\E}W @m{

- one [, &bc:ol ummedm

@LOQC{-Q«Q UW?W Qowle @oﬁ?“uh@; W& r@b\cgp
Qj‘\’\f\fcnmm

o
%Eﬂ ’bwau ZDO?SHF}VJ’)C'L\W&_ %W‘ YU dmhr‘}_, o B

Ly ole

o SRR S L

(-JLQ/) S‘ﬁ"tsl]/mw&ﬂgﬂl 0{.&%’«0
[tra

G‘D?‘N"fl&; pC&'LO CFGQU

Puoctvellomank clg Scions Nuerold,

_ overossont = S empnenikr bohite (o2

J

d:écw%j@:/({u B“Vtgﬂ_ - oo

Agoes

) ¥ wmesC = @om]“&m»wz b byvie
Qegsn = 0y vl

ol = RS

-

Q%Ctkﬁtje .

Ohacrmmncr dwes o (’c%gh (e )

N8 ervew



//.- ?

| £ o= M{AN’L} mej Cbe?’ N e : “nﬂﬂ()f”bme_

r Lo fochna” = B popu b ¢ Homme

KO o é'cérw)mw;’ Vimzé @Wﬁn?‘ 06"”’\5’ v
= - = \te! ) - -

Oy ol |@ahre cz&luﬂ T L%)”

;g}%@mm DERLTE NI EPe O &, U/

=

e Mmdf,w%e}‘fm ehls do .y ", P,

) cfﬂ‘f—&d?b!-;ﬁ[z{g b Aol - ;
» OWY0 e e veloe Ao 50 4, d%fq,-_
0|kl cly penshiaki, by Tewstonon ) OCS %y %
/ . . /L‘o
fﬁ'}ﬁ&ﬁ\&a]ﬁ Cfﬂ':%s,tﬁl.ﬂ oo @Mm;fw-" [ﬁ?w lod _cvhﬁ'-)' ks
2 Mt a

dwﬂa Qefitner LA ue

~ ’ g‘l_&l;v(r]‘?uftzﬂ ha °J£°\;?"’if“&-
@ é/ Li:}/t

Gpier pw Cobufyortisty

(o~ ;’mﬁ et ot - now Vo d:f:)ﬂ = qourell fRaci.
| ('}‘\)WO':QT‘@ ) ﬂc\zviu(ﬁw }Yﬂm Aa EVL ('}]Y:IETQ/‘-
/

ﬁ L Salo ﬂrc'h’rw. o ro e Mwm Ao a:’l?cﬁas'yrh'ul;

Notes prises lors de la session dans le
cahier de brouillon distribué par
Francois Deck



ENTRETIEN AVEC
FRANCOIS DECK

Grenoble, le 18 novembre 2015

Raphaéle Jeune : Nous avons fait une
premiére école erratique a Rennes

en octobre 2014 autour de la notion
d’art comme expérience considérée

a une époque, la notre, dans laquelle
I’expérience est devenue un produit
marchand. Pour cette seconde école
erratique ici a Grenoble, je te proposais
une version simplifiée de ce probléme :
il s’agissait d’aborder la notion de la
présence ici et maintenant comme forme
possible d’engagement politique. Mais
tu as préféré nous inviter a travailler sur
le rapport entre subjectivités plurielles
et humain augmenté. Est-ce parce que le
sujet que je te proposais était trop lié a la
nature méme de ’école erratique ?

Francois Deck : Oui. Je ne souhaitais pas
insister sur I’expérience alors que c’est

le propos méme de I’école erratique. Au
fond, le prendre de face, c’était le mettre a
distance. Le langage génére une distance,
méme s’il évoque le réel.

16

Le risque de mettre a distance était-il de
ne plus étre dans Uexpérience elle-méme
et de se mordre la queue en s’enfermant
dans la récursivité ?

L’expérience de l'ici et maintenant est
immanente a I’école erratique, il ne s’agit
pas seulement d’une discussion mais d’un
moment de subjectivation collective, dans
lequel nos références sont confrontées

a une altérité, celle de l’autre, la notre.

« Erratique », c’est le fait de se donner le
droit d’errer, en partant du présent. J’ai le
sentiment que la puissance d’agir est liée
a notre qualité de présence a ce qui est la.
La vie se joue au présent dans |’attention a
chaque potentiel d’altérité. Il suffit parfois
d’un léger décalage pour envisager les
choses autrement.

Cela rejoint ma notion de « plasticité des
situations », générée par un mode de

présence qui considére ce qui est en train
de se faire, sans le soumettre a un projet



ou un objectif, et qui rend le rapport a ce
qui nous entoure totalement ouvert et
fluide.

Oui, c’est la ot ily a une puissance de
distinction par rapport aux forces qui

nous dominent. Les micro-gestes ont un
potentiel de puissance. Le mot « erratique »
m’a été inspiré en partie par un titre de
Yona Friedman, « L’univers erratique », qui
désigne un univers de possibles. Comment
penser encore ce monde comme un monde
de possibles ? Les événements ont trop
vite fait de nous conduire a des formes
d’impossibilité alors que la soi-disant
impossibilité était déja la avant.

Qu’entends-tu par « 'impossibilité était

déja la avant » ?

La fragilité des capacités d’agir du citoyen.
Le fait que les sociétés démocratiques

ne le sont que formellement avec des
pouvoirs trés fortement centralisés, soumis
aux logiques économiques dominantes.

La possibilité d’agir du citoyen est a
d’autres endroits, dont les médias ne
rendent pas compte, ou bien sur le mode
de la caricature. Des endroits oli I’on
imagine d’autres facons de vivre, de
penser, d’autres gestes. La question de la
présence réciproque des étres est a mon
sens déterminante. J’entends tellement
souvent dire : on n’a plus assez de temps,
on communiquera par mail. J’ai de moins
en moins envie qu’on substitue cette
communication a distance a la présence.
Tout se passe comme si on ne mesurait pas
’enjeu d’étre présent les uns aux autres.

Ce qui est intéressant avec I’école
erratique, c’est que contrairement a ce
qu’on fait maintenant, on n’enregistre
pas. Les traces que nous gardons sont
le résultat de nos propres inspirations
au moment oil nous notons nos pensées
dans notre cahier de brouillon, et c‘est

cela qui reste et sur lequel on peut
continuer d’élaborer une pensée et des
actes.

Tout a fait. De nouvelles idées me sont
venues au moment méme ol j’essayais

de cartographier ma relation au probléme
du jour. Des expressions comme « nous

est un autre » par exemple. Ily a un grand
sentiment d’exister quand on est en état de
recherche, en état d’accueillir nos pensées
les plus fugitives. Dans la recherche, ily a
'accueil d’'une altérité-altération de soi qui
procure une grande joie.

Ce mouvement nous reconfigure au fur et
a mesure, et c’est pour cela qu’il n’y a pas
d’accumulation.

Oui, cela se fait et se défait sans cesse.
C’est le mouvement pur, une danse.

Dans ’école erratique de ce matin a
Grenoble, y avait-il cette qualité du
présent qui consiste a rendre les choses
plastiques ? Comment ferais-tu résonner
cela maintenant, comment cela s’est-il
passé?

C’est passé comme un éclair!

On en revient a l’électricité que
j’évoquais ce matin comme un point
d’horizon possible de la technique. « Der
Blitz blitzt* ! » disait Nietzsche.

C’était riche et trop court pour développer
les pistes qui s’ouvraient a notre réflexion.
Cela va continuer a me travailler. Je retiens
notamment I’'idée apportée par Antoine
Depaulis des « neurones dormants »

dont la fonction est d’agir au-dela de
toute idée de performance. Le vivant est
donc plus important que la performance,
la ressource pouvant venir aussi bien

* « L’éclair éclaire »

17



d’un neurone dormant que d’un neurone
actif. On retrouve la complémentarité
entre compétence et incompétence et la
réciprocité entre puissance et impuissance
évoquée par Giorgio Agamben, dans Le Feu
et le Récit, au chapitre intitulé « Qu’est-

ce que la création? » : « Si cela est vrai,
nous devons alors considérer ’acte de
création comme un champ de force tendu
entre puissance et impuissance. Pouvoir
d’agir et pouvoir de ne pas agir et résister.
L’homme peut avoir la maftrise de sa
puissance et n’y avoir accés qu’a travers
son impuissance. Mais, et pour cette raison
méme, il n’y a pas de souveraineté sur la
puissance, et étre poéte signifie ceci : étre
en proie a sa propre impuissance. Seule

la puissance, qui peut &tre aussi bien

la puissance que I'impuissance, est la
puissance supréme. Si toute puissance est
aussi bien puissance d’étre que puissance
de non-étre, le passage a l’acte ne peut
advenir qu’en faisant passer dans ’acte
méme la puissance de ne pas. »

Je ressens profondément cette nécessité
de la retenue du geste comme puissance
d’agir et qui est autant la puissance du
geste que la capacité a le retenir, si on ne
le ressent pas comme nécessaire. Pour
moi, cette réserve est un foyer.

La capacité pour ce neurone dormant,
comme pour tout élément d’'un ensemble
inscrit dans un processus, c’est la
capacité d’écoute de son environnement,
de se comprendre comme faisant partie
d’un ensemble, comme étant insuffisant.
C’est une forme de respect ou d’humilité
du neurone qui se met en veille pour
pouvoir laisser les choses se construire,
quitte a étre disponible au moment oix
c’est nécessaire pour ’ensemble.

Oui, cela montre comment la conversation

travaille aussi bien dans la capacité de
faire silence que dans celle de s’exprimer.

18

Il n’y a pas de compétition ici, pas cette
tentation de faire entendre sa voix plus
fort que les autres.

J’ai parfois 'impression que c’est en se
taisant qu’on dit le plus de choses.

Agamben parle de pouvoir et de
puissance, vois-tu une différence entre
ces deux termes ?

Oui, ’art est plutdt du coté de la
puissance. C’est une différence sur
laquelle Deleuze a beaucoup insisté.

Tu parles souvent de mutualisation des
compétences et des incompétences. Cela
rejoint-il cette complémentarité entre
puissance et impuissance inhérente a la
création ? Comment cette mutualisation
peut-elle permettre de créer des
situations imprévisibles et des points

de vue inouis lorsque le discours expert
tend a toujours prendre le pouvoir ? Car il
est vrai que les références et les schémas
de pensée déja constitués, par lesquels
on voudrait ancrer un questionnement
dans un fonds de certitudes, sont

autant de facteurs qui empéchent le
surgissement du nouveau.

Les incompétences sont aussi
intéressantes que les compétences
lorsqu’elles sont I’occasion de poser

les bonnes questions et d’inventer

des solutions imprévues. D’une fagon
générale, les situations de crise précipitent
un doute sur les roles et la répartition du
savoir. Les crises mettent en évidence les
limites de I’expertise, 'incompétence de
la compétence. Cela rameéne a la question
de la vulnérabilité qu’évoque Agamben
sans la nommer. Je repense a I'inquiétante
prédiction de la probable immortalité

d’au moins une partie du public dans une
conférence TED de Laurent Alexandre.



Les acteurs des empires du numérique
et des biotechnologies comme

Google promeuvent ces discours
transhumanistes, que relaient certaines
conférences de TED. En témoigne une
autre d’entre elles, donnée par un
chirurgien italien qui prévoit pour 2017
la premiére greffe de téte sur un corps
et explique avec beaucoup de sérieux
qu’en utilisant un couteau trés acéré et
la bonne température, on peut recoudre
la téte d’un homme sur le corps d’un
autre. Il assure que I’étre ainsi constitué
survivra, avec une personnalité quasi-
identique, aux 20% prés de la part
corporelle. Seulement, on ne sait plus

si le receveur est la téte ou le corps.
Cela fait réfléchir, car on peut imaginer
aller plus loin, ce qu’il fait d’ailleurs, en
envisageant la possibilité de greffer le
cerveau non plus sur un corps mais sur
une machine, ainsi le probléme de la mort
est réglé, on pense avoir pris le pouvoir
sur elle. De plus, on peut imaginer que la
subjectivité, comme mode d’expression
d’un ensemble de cellules et de flux
chimiques et énergétiques, se modifie
totalement si le cerveau est téléchargé
sur des ordinateurs. Et la subjectivité
plurielle encore plus.

La subjectivité implique toujours un
autre, elle n’est pas rapportable a un
individu, elle n’est qu’interaction, réelle
et virtuelle. Elle ne peut se passer d’un
autre imprévisible, imprédictible. On
peut produire des interrelations entre
des machines, mais je ne pense pas
qu’il s’agisse d’un autre — méme si les
machines deviennent apprenantes.

Mais ce qui peut arriver, c’est que la
subjectivité se modifie de telle maniére
qu’on ne pourrait plus s’y reconnaitre,
nous autres adultes du début du 21éme
siécle. Elle a d’ailleurs de tous temps
évolué, et aujourd’hui, peut-étre de

facon accélérée, elle change de teneur,
de qualité, de nature. La vraie question
serait alors de savoir quel est le plus
petit dénominateur commun entre la
subjectivité a venir et la nétre. Qu’est-ce
qui fait qu’il y a une subjectivité, si ce
n’est la nécessité pour un individu de
se positionner par rapport aux autres
individus pour sa propre survie et celle
de l'espéce, dans un mouvement de
protection ou de don, d’imposition de
soi ou de retrait? Comment cette faculté
évolue-t-elle a travers les dges?

Ce qui me frappe, c’est qu’on développe
aujourd’hui ces niveaux de sophistication
cognitive alors méme que bien des
phénomeénes actuels sont de I’ordre de la
barbarie. Une barbarie qui ne vient pas des
« primitifs » mais des hyper-cognitifs que
nous sommes. Le réve cognitif qui préside
au développement technologique produit
de 'impensé de facon exponentielle. Il

y a un paradoxe de la connaissance qui
évoque le tombeau des Danaides.

Peut-&tre nous engageons-nous vers une
mutation trés grande de la subjectivité
sans avoir réglé aucun des problémes

de la psyché humaine, ni avec la
psychanalyse, ni avec la religion, ni avec
l’art, ni avec la philosophie...

On voudrait développer de la pensée
machinique alors que nous sommes pris
dans des flux archaiques et reptiliens. Il
faudrait avoir le temps de s’interroger sur
la nature de nos désirs.

Oui, mais je pense que dans la vie
quotidienne, c’est difficile. Toi et moi
pouvons nous y consacrer, I’éprouver ou

en parler, car cela nourrit notre travail,

mais dans les situations habituelles, ily a
tellement de pressions qui supposent de se
fermer, de se protéger que finalement, avoir
accés a ses propres désirs, méme si c’est le

19



souhait de chacun, reste trés difficile. Sauf
a croire a Uidéologie pseudo-messianique
transhumaniste, qui imagine un humain
parfait, en promettant de combler les failles
naturelles de la névrose et de Uinsuffisance.

Pour ma part, je veux penser a ’échelle
micro-politique, c’est-a-dire au présent et
au plus prés. Mais je n’ai pas de solution
pour des échelles qui nous dépassent.

Je partage tout a fait cela, mais en méme
temps je me demande si cette notion du
présent et du plus prés n’est pas en train
de changer pour les jeunes générations.
Pour un adolescent de 15 ans, Uici

et maintenant peut &tre un chat sur
Facebook avec un ami. Je pense donc qu’il
se reconfigure et n’est pas forcément
compris comme une coprésence
corporelle, matérielle, dans un temps
dont on sent la durée, un temps qu’on
laisse émerger et qu’on habite vraiment.
Il est donc difficile pour nous de penser
le devenir de ce que nous nommons
subjectivité aujourd’hui.

Je ne crois pas a la prospective, a la
possibilité de se projeter, 'improbabilité
du réel dépasse la science-fiction. La
proximité appelle a mon sens la présence.
On peut bien siir en débattre. Peut-étre
que ce qui est hyper-dominant aujourd’hui,
comme la modernité hier, va un jour se
trouver relégué au rang des croyances
abandonnées a la rigueur du climat, en
partie au moins.

Mais cette part numérique croissante,
qui fonctionne a l’électricité, a-t-elle
une chance de survie? Combien de
temps allons-nous pouvoir faire circuler
lélectricité ?

On peut en effet imaginer qu’il n’y aura
plus de batterie pour les ordinateurs et

que les choses ne se reconfigureront pas

20

forcément de la fagcon dont on I’imagine.
Un cutter fait bifurquer un avion, ce qui
induit la guerre d’Irak, qui nous améne
aux attentats d’aujourd’hui. On est dans
'inconcevable. C’est pourquoi j’ai envie
de toujours ramener au sujet comme unité
politique, comme pdle de résistance,
d’imagination, comme immanence, ici et
maintenant, comme étre en recherche.
Le sujet c’est le contraire de la monade
individualiste.

Malgré tout, je ne peux m’empécher

de penser, de facon spéculative, que

ce que toi et moi appelons le sujet
aujourd’hui n’existera plus tout a fait
de la méme maniére demain lorsque les
connections entre personnes se feront a
la vitesse de la pensée et probablement
principalement a distance. Ne doit-

on pas observer les tendances qui se
dessinent ?

Oui, mais je fais aussi partie des tendances
qui se dessinent, a ma micro-échelle. Et
ma puissance d’agir ne se met pas au
diapason d’un discours de probabilités, je
n’adhére pas a cette raison-la. J’exprime
simplement mon rapport a la subjectivité
que je partage en réseau, et qui est dans
cette énergie. Mais je ne suis pas concerné
par une tendance sociologique. Le propre
des empires est de décliner, je crois qu’il
ne faut pas étre raisonnable a cet endroit,
mais plutdt identifier Uintelligence de
désirs partageables.

C’est difficile d’étre seul pour y arriver,
il vaut mieux étre plusieurs pour mener
cette recherche.

Oui c’est essentiel, et c’est pour ¢a que
j’ai envie de travailler sur la maniére dont
on peut étre affecté par la subjectivité

de 'autre et dont on peut induire des
potentialités différentes. Par exemple, je
maintiens I'idée que deux subjectivités



partagées dégagent une énergie qui n’est
pas de deux, mais de bien plus. C’est cette

subjectivité constructiviste qui m’alimente.

Et tout cela prend forme(s) ?

Je me demande si on peut continuer a
parler de forme. Cela construit des flux.

Un flux ne s’attrape pas...
Pourquoi veux-tu attraper quoique ce soit?

Il est vrai qu’on peut entendre

« attraper » comme « saisir » pour
détenir et contréler, mais aussi comme
un face-a-face, dans l'idée de pouvoir
dialoguer avec cette forme que U'on peut
mettre en face de soi ou entre nous, ce
qui est difficile avec un flux, dans lequel
on est immergé, entrainé, sans pouvoir
en discerner le visage et s’adresser a
lui. La forme ouvre a une relation, le flux
absorbe dans un mouvement.

Disons que je pense a la notion de forme
quand j’écris, I’écriture étant une forme
de relation. J’écris parce que je sais que
cela va étre lu, et que la facon dont on va
lire ce que j’écris ne m’intéresse pas en
tant qu’auteur mais en tant qu’elle est
une possibilité d’interaction. Pour des
workshops, je construis des dispositifs
comme des formes ouvertes. La forme
potentialise certains types de flux et

en interdit d’autres. Elle établit des
préférences dans les modes de circulation
des flux.

Mais je pense que la forme est nécessaire

car elle installe des stases qui peuvent
lancer des dynamiques de flux, elle
permet le rythme.

Quand tu parles de forme, je suppose que
tu veux parler d’art...

Je veux parler de quelque chose qui
serait partageable, dont on pourrait
percevoir la structure, les contours méme
changeants, et dans laquelle on pourrait
se mouvoir. On fait corps avec un flux
sans distance, alors qu’une forme permet
plus de se positionner par rapport a elle.
Je pense que c’est important d’avoir

les deux, des temps oii Uon flue et des
temps de stase, de suspension, de recul.
Pour moi, I’école erratique est aussi une
forme, le fait de se réunir, le protocole
proposé, le nombre d’individus.

Oui, c’est une forme, minimale. Toi et moi
avons commencé nos échanges en 2008 et
depuis lors, il y a des choses qui traversent
nos deux subjectivités. Les identifierais-

tu a une forme? Et pourtantily a des
éléments qui fonctionnent...

Ce sont en fait les deux. C’est un
processus qui change tout le temps,

du flux a la forme et de la forme au flux,
comme un brouillon général.

21



LA PSYCHE DE
L’'UNIVERS -
HOMMAGE A
FRANCISCO J.
VARELA

Une proposition de Nico Dockx,
Raphaéle Jeune &...



Artiste aux pratiques multiples, plasticien,
archiviste, curateur, graphiste, musicien,
éditeur, Nico Dockx s’intéresse aux
archives comme matériau inépuisable de
création et de croisement des champs et
des subjectivités. Ses projets sont des
moments de partage, de conversation,
de création collective de nouveaux sens
a partir de documents provenant des
institutions qui 'invitent, des personnes
qu’il réunit ou de ses propres archives.

Nico Dockx amasse des archives, mais
celles-ci n’ont aucune vocation a étre
conservées. Ce sont des archives qui
passent, qui se jouxtent, se disséminent,
prennent une forme, une saillance, le
temps d’une expérience, d’un échange,
d’un dialogue ou d’une danse de papiers.
Tout peut faire archive, car qu’est-ce
gu’une archive sinon une inscription du
temps dans le temps, une pensée offerte
a la pensée, un point de sens a déployer
en de multiples sens possibles, qu’est-ce
qgu’une archive sinon tout cela mélangé,
entremélé, la pensée bousculant le sens,
le temps colorant la pensée, et le sens
absorbant la pensée dans le temps,
comme le temps dans la pensée.

Nico Dockx donne forme au partage.
L’archive, le document, le mot, la phrase,
'image, le témoignage sont pour lui des
ancrages légers dans le monde, des points
araccorder ensemble ou a autre chose
qui n’existe pas encore et qui surgira de la
rencontre avec d’autres, amis de longue
date ou d’un jour, choisis ou non, dans
tous les cas accueillis ici et maintenant,
pour une conversation qui se construit
sans préalable, et que ne contraint que
[’écho de chaque « ressource » livrée par
des esprits alertes et ouverts a d’autres
esprits alertes et ouverts.

Parmi les nombreux documents publiés
par 'artiste, un texte manuscrit en fac-

similé définit 'archiviste selon Deleuze

et Foucault : « un concept qui permet de
caractériser la maniére dont nous bricolons
avec notre environnement, qui ne repose
sur aucune vérité mais est au contraire

une collection de relations entre des
forces ». La liberté de ces relations tient a
la possibilité pour ces forces de n’étre pas
la ou au contraire d’en appeler d’autres,
par contagion, nécessité inhérente

ou télescopage inopiné. Il n’y a pas
d’appartenance déclarée des archives a un
champ plutdt qu’a un autre, ni de lien plus
naturel entre deux documents qu’entre
deux autres, ni méme de hiérarchie en
fonction d’une échelle de valeur répondant
a une idéologie, si pertinente soit-elle. La
force est désir, colére, amour, énergie.

L’archive au sens restreint sédimente le
vivant, le transformant en une énergie
fossile qui alimente une immense machine
historico-herméneutique. L’archive, au
sens élargi que lui donne Dockx, apporte
une nouvelle vie a ce qui se sédimente en
nous, hors de toute utilité déclarée, car
chacun(e) emportera le nouage qu’il ou elle
aura opéré pour aller le dénouer ailleurs,
en d’autres compagnies, peut-étre.

L’archive pour Nico Dockx est une histoire
d’engagement : une amitié, une adresse
forte, critique et tendre a 'ordre figé

des choses instituées, une invitation

que lartiste embrasse dans sa pleine
démesure. Le porteur de l’archive, celui qui
la donne en partage, l’artiste lui-méme, un
de ses invités ou un membre du « public »,
le fait en son nom propre comme un

acte d’amour envers ce dont il témoigne

et envers les devenirs innombrables et
imprévisibles de son témoignage, morceau
de monde offert aux membres d’une
communauté éphémeére.

« It trembles », écrit-il dans un autre
texte. La conversation, la collaboration,

23



[’étre ensemble tremblent. « It breathes,
it chews » (cela respire, cela mastique).
Désirante et plastique, I’archive partagée
ici et maintenant se décline en variations
infinies, sans vrai ni faux, au gré d’un
souffle qui se renouvelle a chaque parole
donnée, d’un matériau inédit qui s’étire
dans lintimité de chaque personne
présente, aussitot transformée et a son
tour potentiellement transformatrice.

Le souffle n’a pas encore de nom, en aura-
t-il jamais ?

La plupart du temps dans le travail de Nico
Dockx, l’archive ne préexiste pas a l’'ceuvre
mais surgit du contexte, comme a Rennes
pour la Psyché de l’univers. Elle est une
création, telle une sculpture ou une image.
Elle prend pied dans une configuration
autant qu’elle la rend visible et la produit.
A l'image de lartiste lui-méme qui
s’adapte a la situation — comme le ferait
un chien, dit-il - et refuse d’adapter la
situation a ses projets. En réalité, il adopte
cette situation pour la faire s’épanouir,
avec justesse et générosité, et ainsi,
’amener a se « sublimer ». Il n’est pas sdr
que Nico Dockx souscrive a ce vocable
d’esthétique romantique, mais il traduit
ici la modestie et la douceur avec laquelle
[’artiste caresse le monde, parce qu’il

en voit, en tout lieu et en tout instant, la
beauté qu’il révéle a travers I’lamour de
"autre.

Ma rencontre avec Nico Dockx, en 2014,
devait avoir lieu sous le signe de Francisco
Varela. Neurobiologiste chilien mort treize
ans plus tot a I’age de 54 ans, Varela

était une autre personne habitée par

la beauté du monde, scientifiquement,
humainement, spirituellement. Il
m’obsédait précisément depuis 2001, non
pas a cause de sa mort, que j’ignorais a

24

I’époque, mais depuis la découverte de
son ouvrage, L’Inscription corporelle de
lesprit. Ce livre illuminait ma quéte d’une
éthique et d’un espace de pratique juste
et un tant soit peu libre, en premier lieu en
tant qu’étre humain inscrit dans le monde,
mais aussi en tant que personne portée a
l’action dans ce qu’on appelle « le monde
de l’art », une expression mal employée
dans nos discours de surface, mais dont
on peut aussi esquisser une vision plus
intime. Ce monde de ’art est, comme tout
monde, un champ extraordinairement
riche et complexe de forces et de

formes contradictoires et changeantes,
immenses et minuscules, invisibles a
force d’omniprésence, ou furtives par
enfouissement. Il déploie ses paysages

et ses champs de ruines, est habité par le
désir et la mort, le désespoir et la lumiére,
il emprunte un visage comme mille,
chaque ceuvre en appelle a la vie comme
elle est, ni plus ni moins. Et surtout, ce
monde se situe au plus prés et au plus vif
de ce qui nous maintient debout ou nous
tue, 'impossible satiété de notre besoin
de consolation en tant qu’humain. Une
chance que d’y consacrer son temps et ses
actes.

Varela m’a appris que le monde et le soi ne
se font pas face, mais qu’ils co-émergent.
Que cela signifie-t-il ? Le sens commun
énonce, selon une épistémologie populaire
classique et une vision trés répandue

dans les sciences cognitives, que mon
systéme nerveux (mon intérieur) capte et
interpréte, a la maniére d’un ordinateur,
des informations venant d’un monde
toujours déja la (un extérieur), et que ce
processus de connaissance repose sur une
certaine permanence et du monde et du

« soi ». Varela récuse cette permanence et
démontre scientifiquement que le soi est
une construction rejouée dans chaque acte
de connaissance, a chaque micro instant,
indéfiniment. Ainsi, entre le monde et



le soi, il est impossible de dire oli est le
monde et ol est le soi puisque c’est dans
'instant de la rencontre que l'un et l'autre
se co-définissent.

Ce résumé tres simplificateur de la théorie
varelienne de « I’énaction » suffit ici pour
mettre 'accent sur la grande liberté qui
émane de la conception de ’étre au monde
qu’elle sous-tend, liberté offerte par
’accueil du moment présent. C’est ce qui
a inspiré mon travail et ma pensée depuis
lors, et qui prévaut notamment dans
L’Evénement ou la plasticité des situations.

Mon lien avec Dockx est marqué par

cette conception et I'incarne. Kasper
Bosmans, un artiste a qui j’expliquais,
lors d’un séjour belge en juin 2014, ma
recherche sur ’événement en art me parla
de Nico Dockx, me conseillant vivement
de le rencontrer. De retour en France, mes
investigations surinternet se révélérent
peu fructueuses, frugalité rassurante sur
la radicalité d’un travail reposant sur la
co-présence, le partage ici et maintenant.
La véritable surprise vint de la découverte,
au gré de cette enquéte, de son intérét
pour Francisco Varela et des projets menés
autour du neuroscientifique : The Portable
Studio, une bofte réalisée en 2002 pour
’exposition Forwart a Anvers, Stickiness,
un livre co-écrit avec Helena Sidiropoulos
en 2007 lors d’un séjour a Bologne, et
Sticky Recipe, un workshop avec Olafur
Eliasson en octobre 2011, qui réunissait
différentes personnes liées d’une maniére
ou d’une autre a Varela (Eric Ellingsen,
Egon Hanfstingl, Sarat Maharaj, Rirkrit
Tiravanija, Louwrien Wijers, etc.).

Bien qu’il n’edt pu le rencontrer alors,
Nico Dockx avait découvert I'existence

de Francisco Varela en 1999 grace a

une invitation, faite a ’artiste comme

au scientifique par Hans Ulrich Obrist

et Barbara Vanderlinden, a participer a
’exposition Laboratorium a Anvers.

En juillet 2014, je me rends a nouveau a
Anvers poury rencontrer Nico Dockx, dans
un café a proximité de la gare. Au terme
d’une discussion ol je découvre ’acuité et
la délicatesse de ses réalisations (livres,
vinyles, éditions diverses, etc.), il me
propose gue nous unissions notre intérét
pour le scientifique chilien en constituant
une archive en guise d’exposition pour le
Phakt.

Dans un précieux entretien trouvé sur le
site internet du workshop Sticky Recipe
de 2011, Francisco Varela raconte sa
rencontre avec les neurosciences. Nous
sommes en 1964. Alors jeune bachelier
a Santiago du Chili, Francisco Varela se
présente a 'université devant le grand
neurophysiologiste chilien Humberto
Maturana et lui exprime son désir d’étudier
le cerveau avec lui. Maturana le sonde
alors sur sa véritable motivation. Ce a
quoi Varela répond sans préméditation :
« Je crois que ce qui m’intéresse, c’est
la psyché de l'univers ». Notre titre était
trouvé, dans cette expression traduisant
de maniére a la fois naive et drole sa quéte
du sens de la vie. Il voulait comprendre
comment marche la conscience, ’esprit,
expérience d’exister, de penser, de
percevoir et de connaitre... et aussi le
mouvement récursif : comment il est
possible de percevoir et concevoir cette
expérience de percevoir et de concevoir,
’expérience en tant que telle.

Pour la Psyché de l'univers, des archives
sont donc créées de toutes piéces autour
de Francisco Varela. Tout d’abord, les
travaux que Nico Dockx a déja consacrés
a ce dernier dans les années 2000 sont
réinjectés dans ce nouveau projet,
offerts a de nouvelles combinaisons :

la bofte du Portable Studio recueille les
documents que nous rassemblons, le

25



livre Stickiness est glissé a l’intérieur.

Puis d’autres éléments des archives

de l'artiste viennent s’y additionner

pour former le socle de cette nouvelle
ressource : une photographie du Portable
Laboratory, dispositif d’expérience de
’expérience présenté en 1999 par Varela

a Laboratorium, agrandie ici en trompe
[’ceil sur le mur de la galerie du Phakt, pour
servir d’arriére-plan visuel a sa réactivation
dans l’espace avec un zafu et un tatami.

A cela s’ajoute ensuite des documents
confiés par des personnes autrefois
proches de lui ou inspirées par sa pensée,
sollicitées pour 'occasion (voir les archives
p.28). Enfin, Nico Dockx propose une
nouvelle production, sorte de laboratoire
portable miniature sous la forme d’une
collection de 25 badges offrant autant de
conceptions de la psyché de 'univers ou
de formules inspirées par Varela. Ces petits
objets portatifs prolongent bien au-dela
des murs et du calendrier de ’exposition,
dans la vie quotidienne de chaque visiteur,
[’écho de ’hommage a Varela, un second
Portable Laboratory, encore plus portatif
que le premier.

Ces archives inédites et totalement

« amateures » sont activées durant
’exposition au gré de conversations

ou d’ateliers proposés au public,
individuel ou en groupe, invitations a
explorer les notions d’expérience vécue

en premiére personne, d’attention au
moment présent, a soi, a 'autre, a
’environnement dans lequel I'individu se
situe a chaque instant. L’exposition met
en avant l'interdépendance entre soi et

le monde, suivant 'idée « énactive » de
Francisco Varela. Ony éprouve que notre
connaissance du monde résulte toujours
d’une incarnation de I’esprit dans un corps,
lui-mé&me situé dans un espace-temps
particulier, chaque fois unique. A partir

de ces notions, ’exposition déploie des
dispositifs d’exploration de I’expérience
subjective dans toute sa richesse, se

26

proposant de faire prendre conscience a
chacun des potentiels inédits présents en
soi-méme, en toute situation.

Alissue de ce temps d’exposition,
’événement Sticky Recipe rassemble
durant toute une journée, autour de Nico
Dockx, Amy Cohen, veuve de Francisco
Varela et moi-méme, plusieurs invités :
Louwrien Wijers, Egon Hanfstingl, Franz
Reichle, Michéle Duzert, lvan Magrin-
Chagnolleau et, via un entretien vidéo
réalisé par ce dernier, Michel Le Van Quyen.
Chacun apporte un éclairage personnel
sur Varela sous la forme d’un document,
du récit d’'une expérience vécue, d’une
pensée, d’'un hommage. Une improvisation
collaborative, libre et transversale, loin
des régles de la recherche scientifique,
laquelle privilégierait I’analyse, la
classification et la rationalisation de la
mémoire. Les archives, pour Nico Dockx,
produisent du sens dans 'instant présent
et sont tournées vers ’avenir.

Le public est engagé dans et par le

don du souvenir vivant de Francisco
Varela, personnalité irremplacable qui a
prodigué du souffle et de ’lhumanité, de
’exigence et de ’'amour a la science de la
connaissance et de 'esprit.

A la nourriture de la pensée se méle

la nourriture du corps, inséparables
selon Nico Dockx, par la réalisation et la
dégustation collectives de plats imaginés
par Egon Hanfstingl sous l’inspiration
conjointe de la tradition ayurvédique
indienne et d’un processus « enactif »,
dans la conscience du moment présent.

Lors de cette journée, je m’interroge

sur le sens de ces archives et sur

I'impact qu’elles pourraient avoir sur la
redécouverte et la transmission, par de
jeunes chercheurs en philosophie, en
épistémologie ou en neurosciences par
exemple, des recherches de Francisco
Varela. Elles restent infiniment modestes
et maladroites, assument et revendiquent



leur raison d’étre artistique. J’aime cette
générosité totalement désintéressée que
permet la présence intense et bienveillante
de Nico Dockx. Nous sommes la, nous ne
nourrissons aucun projet de développer
ces archives, de leur vouer un destin
institutionnel. Pourtant, je ressens la
nécessité de faire connaftre cette pensée
qui a contribué a décloisonner les sciences
cognitives sans pour autant étre reconnue
a la mesure de son importance et de

son audace. Aujourd’hui, la conception
computationnelle du cerveau prévaut,
encouragée par les investissements
massifs consacrés au « brainmapping » qui
devra permettre de décoder intégralement
le fonctionnement des 100 milliards

de neurones avant 2020. Un immense
progrés pour comprendre les failles,

les pathologies et les capacités encore
inconnues du systéme nerveux, mais un
abime encore plus grand de dangers, et
trop peu de garde-fous. Sans doute Varela
en était-il un.

Décodage = modélisation = réification.
Que sera la psyché humaine une fois dans
les mains de la neuro-ingénierie ? Et que
sera la psyché de 'univers ? Qu’en dirait
Varela lui-mé&me s’il était encore vivant
aujourd’hui, alors que tant de choses ont
changé dans ce champ de connaissance
et que nous restons pourtant encore si
ignorants de ce qu’elle pourrait bien

étre. Cela, sans aucun doute, restera une
question sans réponse.

27



f
i ubban -, (600 Bl ¢ s i L
(i1 1 oty = S0 oty b pladinn of Mapragidibty, )
( He Vo ¢ Expumunee 1377) ‘.
Copy HARH (ogats o0

) s JHAR oot
p,;_w w‘r‘ (Xetrx vemion L) gy
jl 1 LfP'H— Wand |

e A4 ["Ltl'l'rﬂ.
<k as M Wik

fi*-“n = (Sfihce
Fﬂsra, = g{'[,{uh’,

fumas = tngghw

YNNY rlm’ﬁﬂ. [u,.z. um»«.) (d‘— Sident Jy-'-ff-):‘v»-,) et ol “d.vL

Gﬂ . \.wh Uivwrmy Al oy te doolithisd ¢ ::vh‘jw-!h'd- Jiaet !qr-n,'n.,, T
TWW_ blowshy. {:a:-n_'c_-i_-ﬁ-dm‘difj,u, uu'o,./ [ﬂmwm] & éwﬂ‘:/
&«d.',L Lovunnd. {'“‘;“j;_?_._@?_’_{v""{g % fﬁ.}&m'

sdn

- A R wepio |
e T e Pl bl p s o,
i AT (heopisike bnst ont Thastoms Fokes, B
[Peitend Do) - lg@ﬁmﬁ;jmw puldofoede. mi«; ey dovw weten) |
- v o f e, .

1 R a ) deli wvttn | 4 dect pg st
-}!ﬂ"\rf._..{-lﬂ-u./ﬁlfvm an M{M Adeayppy l}u}%«. a4l wolin el |
,:‘ﬁ“m, L, e dpavditintan i), éu‘émbf‘w:.!-"n‘u A

. ‘f}‘wm, Fornanm dop , eelwrnzy 4 M;/Wm osaid [
T BT [l e el £
- }wm‘-,,hu-(ﬁdw . )‘a..;;&:. + vkt + dasl ?'L&fﬁ. + ekt Shitnidin. .
//’Mhﬁwi o femeda rf-/f’bl{bn ot Jvivee Etluten ,ou?z(«.;/a /&tﬁw‘ vicht -*M'-?"“/‘“‘/

(st Phamast - 31 &) e

T o bl oy wend it ovdinetls | pace du) ;a_q;.wwut 2ad, b let
'Ehnfk‘ Te ibtulnugich e Lol ul'éq‘% “i'a -ﬁu’fra&u;m - s f):/ kniteed, !
FIRTS e«/?z@ﬁf,‘ (& wer wle, j-"'f""" oL ﬂwe(,yh.gfw
J
N I LLeS——
"(Mayrhs Q%)J\ :
Y e R A e TRES e Yoo gy s an v L N97 X0 Wahy
™ 1] WafrAS  saanu agp gy T N T R b’”"g"’?f
rwq,t.m_“‘wﬁia fo opan = (e.,..t,,?,,: Cuq«f)

Jpsy w—g@;.w?mud - MQ‘LP’P’W}J’}I o fffi\fa(}a{{m

'duﬂrff Qmw 77 yvm ‘gugmom{ 5! g".“"i’ Y17
“Aydvarap sy bof 9ok grat inl ) 4/""?._’?7



: \
tj . i s A el Aa
[~ Fuminle .
| {,‘NWOM‘“"' Ov"f“‘"“"' 2h
| D harotete 6ok AL
—_ rhu,-;qi;r}' e p-
bp

Po A .

GWZMM ChY (bob

uf A

(uﬂlj_»lﬂwrh — Mewsikion (Ihms{)

g) JMMB,,M &rﬁ} " ~ m,yd'm-dauameh.
bf«t:\:;fajv}hh Dg Wl evfre™ w! ﬂ‘-‘ B“u“‘{""‘""
M-IM Wy .7 Pl
Bube bk, Govenkins vl He i boma o He fusion & Pk,
do by ooy W fgund & 7 vuak.,
mwﬁ.. fw%ﬁﬂm ‘,I‘JLTOL{/“*L\ Un

| | y
};:HM Hot fv- !’L prace 61 tdupitan b ocorn Hux heeide b

M*}‘/th-h( ;

IR ow
op

: " Jhontois Hak iy, Hey fase
&1"“0:12‘-0\'?&“1 T bdﬁvwx A cmfwnTWT :%ﬂifw- o ke
Ko s prodt

¥

rbwd«'(—)i Crowih nol Chetsy
MU Coacwils AN UE pal

¥ Trwe of hwuﬂlg,a ffcrfubna;,'w( ,a,mft,? Pimer U‘,‘me?,
lmbth - Hatoruna, @ 17 Viridens

From Nico Dockx Archives (1998-on going)




ARCHIVES
FRANCISCO
VARELA*

Michel Bitbol

- Photographies de Monte Grande (Chili),
village d’origine de Francisco Varela

- Texte personnel d’un hommage rendu en
2011 a Francisco Varela, Monte Grande

- Entretien sonore avec Francisco Varela
réalisé en 1999 et diffusé sur Radio Aligre
- Entretien sonore avec Francisco Varela
réalisé en 2001 (inédit)

Nico Dockx

- The Portable Laboratory, photographie et
texte de l’installation de Francisco Varela
pour Laboratorium, Anvers, 1999

- Portable Studio, boite d’archives, 2002

- Stickiness, édition réalisée avec Helena
Sidiropoulos, Bologne, 2007

Michéle Duzert

- enregistrement audio d’une rencontre
avec Francisco Varela, 1986 (inédit)

- film d’une rencontre organisée par
Michéle Duzert entre Henri Laborit,
Francisco Varela, Michel Authier, Pierre
Lévy et M. Grenier a I’Hbpital Boucicaut,
Paris, 1992 (inédit)

- film pédagogique réalisé par M. Duzert a
partir du concept d’autopoiése : Le cercle
créatif dans l’entreprise (1993)

- film d’une conférence de Francisco Varela
a ’ESC de Rennes, 1994 (inédit)

- photographies de Francisco et Amy Varela
a Rennes, 1994

- film de ’lhommage a Francisco Varela en
2011 & ’ESC Rennes (inédit)

- « Quatre phares pour 'avenir des
sciences cognitives », article de Francisco
Varela paru dans la revue Théorie,
Littérature, Enseignement, n°17 (1999)

30

Héléne Trocmé-Fabre

- « Né pour organiser » et « Né pour créer
du sens », deux films pédagogique avec
Francisco Varela (1992 -1993), issus d’une
série de sept, intitulée Né pour apprendre,
avec Boris Cyrulnik, Albert Jacquard et
André De Peretti, Basarab Nicolescu,
Bertrand Schwartz, Francisco Varela, Jean-
Didier Vincent, produit par le CERIMES.

Claire Petitmengin

- ouvrage Ten Years of Viewing from Within

- The Legacy of Francisco Varela, Imprint
Academic, 2009

- « Not one, not two », article de F. Varela pour
The Coevolution Quaterly, automne 1976

Franz Reichle

- « Monte Grande - What is life », 1er film de
la trilogie Francisco Varela, 2005

- « Francisco Cisco Pancho », 3éme film de
la trilogie Francisco Varela, 2011

Louwrien Wijers

- Film de la session 3 « Crisis of
perception » du Symposium Art meets
Science and Spirituality in a Changing
Economy auquel participa F. Varela et sa
transcription écrite

- transcription d’un entretien avec
Francisco Varela, 1983

- textes poétiques en hommage a Francisco
Varela lus a Sticky Recipe

- film de Francisco Varela dans son
laboratoire de la Pitié-Salpétriére

* La plupart des documents sont a retrouver sur
lapsychedelunivers.wordpress.fr



LES BADGES

Edition spéciale de vingt-cing badges
arborant des mots, des schémas ou des
images choisis par des personnes issues
du monde scientifique ou artistique ayant
été proches de Varela ou travaillant dans
le voisinage de sa pensée aujourd’hui.
Toutes expriment pour ’occasion leur
conception de la Psyché de l'univers, en
hommage au scientifique chilien. Chaque
visiteur peut emporter un badge pour le
faire circuler a méme son corps dans sa
vie quotidienne. Les contributeurs de ce

we e

CO-CREATING

g§§§§§
?8 2 g gﬁ
SE ks

projet sont : Michel Bitbol, Paul Bourgine,
Jean-Baptiste Decavéle, Natalie Depraz,
Nico Dockx, Michéle Duzert, Olafur
Eliasson, Egon Hanfstingl, Carl Michael von
Hausswolff, Raphaéle Jeune, Koo Jeong

A, Armin Linke, Sarat Maharaj, Catherine
Malabou, Ramuntcho Matta-Clark, Hans
Ulrich Obrist, Rags Media Collective, Franz
Reichle, Nicola Setari, Helena Sidiropoulos,
Rirkrit Tiravanija, Héléne Trocmé-Fabre,
Luca Vitone et Louwrien Wijers.

31



ATELIERS ET
CONVERSATIONS SUR
L’EXPERIENCE DE

L’ICI ET MAINTENANT
A PARTIR DES
ARCHIVES DE
FRANCISCO ). VARELA






oo neuaes “A\G
Ecﬁ ( iﬁ"*i
(D* m"h@‘*«@

'-./3“"' rv'y b L ( J;"_,

§ S A A &, SR M e

_ o o
()\,,*’&?’("&;g{’-“

A ARSI D P TS NI N 0, Sy







STICKY RECIPE

14/02/2015

avec

Nico Dockx
Raphaéle Jeune
Amy Cohen Varela
Louwrien Wijers
Egon Hanfstingl
Michéle Duzert
Franz Reichle

Ivan Magrin-Chagnolleau
et envidéo

Michel Le Van Quyen

36









A
A
=
\":
.??’1
l
ad
-




LAST SEEN
STANDING
BETWEEN
BRACKETS -
INDOORS *

Une proposition d’Adva Zakai

* Apercue pour la derniére fois entre parenthéses



Sur le plateau de danse, un corps s’était
mis entre parenthéses. Dans ’espace
blanc du Phakt, il n’est désormais plus la,
mais a-t-il pour autant disparu ? Remplacé
par un texte qui dit « je », depuis sa
projection immersive sur les quatre murs,
blanc sur noir, et depuis les pages d’un
livre offert a la lecture sur une étagére
éclairée, noir sur blanc. Un double texte
qui, a la premiére personne du singulier,
s’adresse sans détour au spectateur.

Performeuse d’ordinaire vouée a la
rencontre présentielle avec le public,

Adva Zakai s’est donc soustraite a son
agenda d’artiste de la scéne. Depuis
quelques temps, ses investigations portent
sur les possibilités de danser dans un
espace ol le corps ne peut entrer, un
espace abstrait que nos vieux schémas
euclidiens peinent a se représenter: le
cyberespace, rhizomatique, virtuel, que
structurent la circulation d’informations et
les procédures algorithmiques lancées a la
vitesse de la lumiére.

Avec Last Seen Standing Between Brackets,
Adva Zakai éprouve le fruit de son
absorption croissante dans ce milieu ot
les gestes s’écrivent autrement que par
leur physicalité. Un phénoméne que nous
ressentons tous, semble-t-il. Dans ’espace
« réel », le bras balaie I’air, la main effleure
une surface, la téte se tourne vers la
lumiére. Dans ’espace impalpable des
mots et des digits, quelle danse pour quels
tressaillements ?

Une danseuse s’éclipse, interrogatrice

de sa propre destinée, défiant le sens
devenu fragile de sa présence physique.
Elle laisse place a une exploration du

corps et de la danse au-dela d’eux-mémes.
Mais plutdt que de sacrifier a ’emploi de
dispositifs technologiques compliqués,
elle fait du langage son matériau plastique,
avec simplicité et concision. Plus encore,
elle désigne le texte comme auteur et

interpréte d’une danse immatérielle.

En son absence, ce sont donc les mots
qui énoncent leur propre condition et
s’arrogent I’autorité d’une adresse directe
au visiteur, débarrassés de ’emprise du
sujet-artiste qui les a fait naitre.

Pour se départir de son role d’auteur,
Adva Zakai s’en remet a la puissance
autopoiétique du texte, accorde sa pleine
confiance aux mots qui deviennent, a
peine prononcés, des entités autonomes,
vivantes et agissantes. L’artiste livre

une écriture séche et épurée, blanche

et lumineuse, derriére laquelle elle
s’évanouit. On pense a une phraséologie
biblique pour temps dématérialisés : les
formules résonnent de leur solennité
sobre, esquissent une cosmogonie sans
dieu ni humain, les mots ménent la danse
et s’émancipent de la dépouille du sujet
qu’ils croyaient étre.

Bien que le locuteur du texte dise « je »,
iln’y a personne derriére que le texte
lui-mé&me. Un « je » impersonnel qui nous
fait prendre conscience de nous-mémes
d’une maniére que nous ne connaissons
pas. Nous nous mettons a douter de notre
propre consistance de sujet. Pouvons-nous
encore dire « je » ? Quelle voix porte notre
corps présent au centre de ’espace ou
nos yeux qui nous éveillent aux signes que
nous lisons ? A qui, @ quoi sommes-nous
invités a répondre ? Le texte nous exhorte
ainsi : « bouge-moi, change-moi, recrée-
moi, transforme-moi en de nouvelles
formes et significations, ajoute tes mots
aux miens, fais de mes mots les tiens. »
Est-ce a dire que nous sommes devenus
texte a notre tour ?

Nous tanguons entre la puissance du corps
et la puissance du langage. Nous nous
imaginons danser avec les mots, dans

les mots. Tout notre corps s’engage dans
un « pas-de-deux » comme nousy invite

le texte. Que serait une danse de mots

si nous n’avions déja éprouvé la danse

41



du corps, de notre corps ? Comment se
répand dans notre chair ’écho du verbe ?
Et comment notre chair donne-t-elle vie aux
mots lus, entendus ou prononcés ?

Nous tournons dans l’espace pour
embrasser 'intégralité de I’histoire qui
apparait au fur et a mesure sur les quatre
murs, en une boucle temporelle qui
retient notre présence ; nous balayons la
page du livre de haut en bas, de gauche

a droite, nous revenons sur un passage
resté flou, nous élargissons notre angle de
vue par une vision plus périphérique pour
embrasser la structure du texte. La danse
se déploie dans toutes les dimensions :
nos yeux se meuvent en largeur, en
hauteur, en diagonale, en profondeur. Puis
nous faisons voyager notre attention d’un
texte a l'autre, du livre aux murs et des
murs au livre, dans une quéte de sens par
réverbération.

Avant sa volatilisation, le corps de

la performeuse était devenu simple
digression dans l’histoire de la danse,
mise a I’écart annonciatrice d’un devenir
radicalement incertain. A ’horizon,

une fusion de plus en plus probable
entre 'organique et le code, une
expansion de lorganique hors de lui-
méme par décodage puis encodage, et
une impossibilité de distinguer ce qui
dansera, des cellules ou des symboles,
ou de prédire oll et comment le geste
fusera, dans quelle spatialité. L’avenir
de la danse, et plus généralement, du
mouvement corporel, se jouera-t-il sur une
scéne désincarnée, dissoute dans le bain
du big data ? Sans nul doute, le désirdu
mouvement sensible persistera, mais si
la sensation corporelle et ’esthétique du
geste incarné prévalent aujourd’hui a ce
besoin, il en sera certainement autrement
dans un monde digitalisé et robotisé,

ol la notion de présence n’induira plus
seulement ou principalement celle de
corporalité.

42

Que cherche ’humain lorsqu’il repousse
toujours plus loin les limites de ’écriture
du monde et de lui-méme ? Le digital,
ultime codification du monde, est-il
I'instigateur ou le signe de ’émancipation
du sujet vis-a-vis de son corps donné ?

Ce corps donné, le notre, nous en
éprouvons la densité et le poids ici et
maintenant, dans la galerie du Phakt. Il
est un constituant essentiel de 'ceuvre
d’Adva Zakai. La chorégraphe investit
pour la premiére fois les conditions de
I’exposition, mais c’est pour transgresser
a la fois ses codes et ceux du spectacle
vivant. Elle saisit 'opportunité de cet
entre-deux pour disparaitre tout a fait et
déplacer la scéne du c6té des spectateurs.
La nature ayant horreur du vide, nous nous
engouffrons dans cet espace laissé vacant,
hyper-présents. Une qualité de présence a
la mesure de son absence.

Le plateau de danse peut désormais
porter nos corps attentifs. Nous devenons
les chorégraphes et les danseurs de la
situation : chorégraphes pour la part de
notre lecture qui souléve les mots de la
surface du mur ou de la page, danseurs
pour la part de notre lecture qui dépose les
mots dans notre conscience incarnée, au
ceeur de ’espace.

L’horizon de notre métamorphose
annoncée par I’emballement
technologique prend la forme de texte
projeté sur les murs mais aussi sur notre
corps qui fait écran lorsqu’il se tient au
centre de I’espace : des mots comme

« mots », « Emancipés », « espace »,

« COrps », « esprit », « mouvement »,

« texte » ; les lettres « 0 » et « | », substituts
alphabétiques des o et des 1 qui forment
la base du langage informatique. Ils ne
nous traversent pas et nous rappellent
que nous sommes encore |3, épaisseur de
chair offerte comme support d’inscription
aux symboles. La surface de notre



corps se manifeste ainsi comme limite
tangible entre deux régimes d’existence,
’organique et le digital. Mais c’est pour
mieux en révéler ’hybridation croissante :
progressivement, le code s’immisce a
intérieur (des nano-outils bricolent déja
dans 'ombre de nos tissus) et il propage
nos organes et nos fluides a ’extérieur,
externalisant nos performances et nos
défaillances corporelles et psychiques vers
des algorithmes qui les déclineront en
données biopolitiques, sociologiques et
commerciales, orientant nos existences.
Qui serons-nous alors ? Ce trouble ressenti
a ne pas se reconnaitre en tant que sujet
tout a fait humain dans le « tu » auquel le
texte s’adresse serait-il une préfiguration
de notre subjectivité future ?

Adva Zakai parvient a ébaucher, avec une
économie de moyens, un monde ol nos
repéres existentiels seraient bouleversés.
Elle le fait sans prendre parti pour ou
contre la disparition du corps et les
métamorphoses de notre sens du « soi ».
Avec curiosité et audace, elle tente un récit
qui réalise ici et maintenant notre qualité
d’humain dans un différentiel entre ce que
nous connaissons aujourd’hui de nous-
mémes et les développements virtuels

qui s’annoncent a nous. Ces derniers,
nous ne pouvons que les fantasmer, toute
prospective demeurant impuissante a
certifier ’avenir.

Mais ’essentiel de son propos n’est pas
la. Il réside dans la portée politique d’une
forme d’étre qui s’actualise dans ’adresse
généreuse a l'autre, dans la présence
invitante a l'autre, quelle qu’elle soit, avec
ou sans corps, avec ou sans sujet.

43









les mots restants se sont associés

aux mouvements. ils ont migré ici
sous |'apparence de danseurs,

projetér au mur.

c'est par cette chorégraphie
éé le texte que je suis. c'est ainsi que
. venir ici. je prends |'espace,
. le sens, 'épéle la danse.
i qui performe.

-



sfonfs se SO sont OSSOCieS

|s ont rrllgr
urs,

g mofs €s1C
auX mouvemens l
50US lupporence de danse

piolefes qu mur.




ENTRETIEN AVEC

ADVA ZAKAI

Rennes, le 11 novembre 2015

Raphaéle Jeune : C’est la premiére

fois que tu travailles avec le format de
l’exposition, sans performance. Comment
analyser cette évolution dans ton

travail ?

Adva Zakai : Je ne crois pas faire ici une
exposition mais plutot travailler dans un
espace d’exposition. Ainsi, je ne change
pas vraiment de médium car j’utilise
’espace pour mes performances, ainsi
que dans des ceuvres dans le cyberespace
comme cette chorégraphie Je ne suis que
des mots que j’avais réalisée sous la
forme d’un entretien en ligne avec Keren
Detton, directrice du Quartier a Quimper*.
Je tentais alors ’expérience d’une danse
dans un espace immatériel, vide de corps.

* Performance pour le cyberespace réalisée sur le

site de ’événement Un coup de dés, a 'invitation du
Quartier Centre d’art contemporain de Quimper
http://www.uncoupdedes.net/fr/contribution/je-suis-
faite-de-mots.

48

En quoi ce n’est pas une exposition ici ?

Je ne souscris pas aux codes de
’exposition, il n’y a pas d’objets, je
propose une durée séquentielle, typique
de la performance. Sauf que je ne suis pas
la pour la réaliser. Comme le spectateur
d’une chorégraphie, le visiteur est ici
invité a donner du temps a quelque chose
qui évolue sous ses yeux, alors qu’une
exposition propose généralement des
ceuvres que I’on peut regarder a son propre
rythme.

L’ceuvre pour le Quartier est proche de

la présente proposition avec ses deux
couches de texte et de temporalité. Un
texte y visite un autre texte, ils se croisent
et on peut choisir sa propre trajectoire,

on peut entrer ou sortir de ces espaces
proposés par les textes. C’est la logique
du web de créer son chemin en cliquant
sur les liens. Sur le site du Quartier comme
dans l’'espace ici, j’ai donc emprunté la
logique d’un texte a l'intérieur d’un autre.



Ily avait un texte fixe, celui de ’entretien,
et a partir de liens dans ce dernier, un

texte dépendant des choix de l'internaute
pour se déployer et prendre son sens.
L’internaute pouvait choisir d’ignorer ’'un
ou l'autre, ou de doser entre les deux.

Sa réception en changeait. C’est pareil

ici avec le texte projeté dans ’espace et

le texte imprimé dans le livre. Les deux
s’imbriquent selon la maniére dont le
visiteur agit. Ce qui va se passer réellement
est un mystére. J’imagine que les situations
et réactions vont étre trés diverses et
j’aime cette idée. Certains vont s’immerger
dans le livre quand d’autres n’auront pas
la patience et ne regarderont que ’espace,
certains vont s’engager dans le récit quand
d’autres ne considéreront que les relations
entre les textes.

Quelle serait Uinteraction idéale entre
les deux textes, celui de 'espace et
celui du livre ? Comment penses-tu
les différentes possibiiités offertes au
spectateur de découvrir 'ceuvre ?

J’ai imaginé un certain scénario, mais

ce n’est qu’un parmi d’autres : on entre
dans l’espace, on voit le texte, on tente
de comprendre ce qui se passe. Ce que

le texte dit est un peu vague, on va voir

le livre, et si le texte du livre résonne
avec le texte de I’espace, on commence

a comprendre mieux I’espace, ainsi
s’instaure un jeu de renvoi entre ’espace
et le livre qui se clarifient mutuellement a
travers notre compréhension. Mais cette
clarification est moins une explication
qgu’une ouverture. Les liens établis entre
espace et livre résonnent, se télescopent,
générent de nouveaux récits et de
nouvelles pensées et le sujet voyage dans
cet entre-deux et au-dela.

Peux-tu parler de la place du corps dans
l’espace, est-ce important que le visiteur
soit debout et non assis ?

Dans le livre, le texte dit au visiteur que
c’est lui qui contréle son mouvement. Il
y a donc une dépendance du texte par
rapport au corps du visiteur qui le fait
advenir par ses gestes. Dans ’espace, au
contraire, le corps du visiteur doit suivre
la maniére dont le texte apparait sur les
quatre cotés et évolue. J’aime jouer sur
cette tension et c’est pourquoi rester
debout est important, car on peut sentir
le texte nous faire bouger, ainsi que la
différence entre la relation intime du corps
avec le livre et la relation plus exposée
du corps avec ’espace. L’inconfort de la
station debout permet d’éprouver cette
différence. Et je trouve intéressant que

le corps puisse masquer la projection et
perturber ’image, car sa présence est
ainsi rendue évidente.

Ily a un paradoxe entre 'adresse trés
forte au visiteur - que tu instaures par
un « je » interpellant un « tu » ou un

« vous » - et le retrait de "auteur dans le
sens oil le « je » ne semble plus étre une
personne, mais autre chose...

C’était déja en germe dans mes Solos
Solutions, une série de performances que
j’ai réalisées au tournant des années 2010,
oll j’ai tenté d’isoler tous les éléments qui
se trouvent en relation — relation entre les
humains, entre les humains et des choses
non humaines — pour tenter de montrer
que notre relation au non humain n’est
pas seulement utilitariste mais qu’il peuty
avoir des sentiments, de ’'amour.

Par exemple ?

Je pense a notre relation au texte. Quand
je plonge dans un texte, j’éprouve une
dimension spirituelle carj’oublie la
matiére, j’oublie mon propre corps, ma
propre individualité, j’ai le sentiment de
devenir les mots que je lis. Je ne sais pas
ol ils finissent et ot je commence. Cela

49



m’améne a réaliser que je suis langage,
que les mots ont leur propre matérialité.
Cet état de chose me vient peut-étre de
mon origine israélienne, car le mot est trés
important dans le judaisme, et méme si je
n’ai jamais été éduquée religieusement,
mon environnement culturel m’a légué
cela et m’ameéne a questionner ma propre
existence comme chair. Je crois qu’ily
existe une relation d’amour qui, a travers
le texte, nous fait fondre dans quelque
chose ou quelgu’un d’autre que nous ne
connaissons pas.

La disparition de l’auteur que tu évoques
par ton travail se situe-t-elle a cet
endroit ?

D’une certaine maniére, oui. Le texte

peut permettre un partage au-dela de
individualité, car personne ne peut
détenir des mots, ils sont indépendants, ils
forment un texte mais ne lui appartiennent
pas. Les mots sont une matiére qui
existent sans nous et permettent de mettre
différentes subjectivités ensemble. C’est
aussi le cas du monde digital, qui peut
défier la notion d’auteur, de propriété et
s’offre comme plateforme collaborative. Je
trouve cette approche dans la démarche
d’un collectif comme OSP avec qui je
collabore pour ce projet.

Mais ne peut-on pas dire cela aussi des
images, des chiffres et des algorithmes ?
Pourquoi se limiter au texte ?

A cause de ma relation aux mots dont j’ai
parlé avant, qui teinte mon intérét pour les
nouvelles interactions entre le corps et la
technologie. Je m’explique : les promesses
d’améliorer le corps, d’augmenter les
capacités cognitives reposent sur le

code, et je considére ce code comme un
texte. Cela me fascine car c’est le lieu de
la poésie. Mon travail est une invitation
poétique a penser la relation entre corps,

50

texte et technologie afin de considérer
différemment le corps, le soi, le sujet.

Comment penses-tu cette relation
aujourd’hui dans le monde dans lequel
nous vivons ?

Je ne vois pas de séparation entre corps et
esprit. La connection avec Francisco Varela
que tu m’as apportée m’a aidée a répondre
a certaines questions que je me posais,

et cela me plait que ce projet fasse suite a
la Psyché de l’'univers que tu as proposée
avec Nico Dockx autour de Varela au début
de l'année 2015.

Dirais-tu qu’il y a encore un corps dans
I’exposition en plus du corps du visiteur ?
A-t-il réellement disparu ?

Non, il n’a d’ailleurs jamais revendiqué

de disparaitre. L’absence de performeur
ou d’auteur ne signifie pas qu’il n’y avait
pas un auteur avant, mais le texte dans
’exposition nous dit : « maintenant que
j’existe, que j’ai été créé par un humain,
traite-moi comme une chose avec laquelle
tu entres en relation, ne m’utilise pas
comme un médiateur pour atteindre une
autre personne, un autre corps, mais
regarde-moi pour moi-méme ». Donc il
n’est pas question de nier la présence de
’humain ou du corps et de dire qu’il y avait
un corps ici aujourd’hui disparu. Mais ce
corps, cette subjectivité sont remplacés, et
c’est quelque chose d’autre qui te parle. A
aucun moment cette proposition n’aborde
la question du corps obsoléte. D’ailleurs
je prends conscience maintenant, dans

ce processus de travail, qu’il n’y a pas de
séparation entre le soi et le corps, entre
intellect et le corps, que c’est une seule
et méme chose ; mais aussi qu’il ne s’agit
pas d’un soi entier et unique mais d’un
soi constitué de multiples choses, et c’est
cette investigation qui m’intéresse. Je
souhaite remettre en question la vision



individualiste du soi, qui affirme que j’ai
un corps et un esprit, que mon corps est
séparé des autres corps et que cela me
constitue en tant que « je». Je me dis qu’a
travers notre relation avec les technologies
nous pouvons remettre ceci en question.

Quand tu dis « ily a quelque chose
produit par un humain, mais cette chose
est moi, considérez-moi », qu’est-ce que
cela dit de la spécificité des technologies
telles qu’elles fonctionnent aujourd’hui ?

Ily a actuellement des gens en Belgique,
comme le collectif Constant, qui travaille,
a travers la poésie, le féminisme,
’engagement artistique et politique, sur
la relation a tisser avec les machines,

les algorithmes. Je pense notamment a
Femke Snelting qui invite a considérer

les dispositifs technologiques comme

des partenaires. Elle évoque la notion de
conversation pour qualifier cette relation,
car la conversation repose sur la capacité
d’empathie : les interlocuteurs savent
qu’ils ne pourront comprendre totalement
ce que 'autre dit, mais tentent, dans
[’échange, de laisser émerger une nouvelle
compréhension de la situation. Ainsi, dans
notre relation avec les technologies, il

ne s’agit pas de dominer les outils, ni de
se laisser dominer par eux, mais d’étre
dans la conversation, dans un processus
ouvert d’influence réciproque qui change
le regard sur le monde et sur nous-mémes.
Les technologies sont tellement présentes
aujourd’hui qu’il me semble que c’est

la seule voie possible. Il ne faut pas se
retrancher par peur mais faire preuve
d’humilité et d’intelligence envers un
nouveau partenaire qui n’est pas humain.

Peut-on dire qu’avec cette exposition, tu
tentes de mettre en scéne ce partenaire,
d’inviter le spectateur a entrer avec lui
dans cette conversation, dans ce que tu
appelles un « pas-de-deux » ?

Oui, je pense, mais cette tentative est

un jeu, une proposition poétique et non
une affirmation. J’essaie seulement de
questionner notre maniére subjective

de percevoir les choses. On pense que

la subjectivité est seulement humaine

et j’introduis la possibilité d’autres
manifestations de la subjectivité, dans
toutes sortes de matérialités et de non
matérialités. J’ignore si je suis parvenue a
cela avec cette proposition. C’est a chacun
d’en juger.

51



Cette publication a été réalisée a
l’occasion de la résidence curatoriale
de Raphaéle Jeune, L’Evénement ou la
plasticité des situations, d’octobre 2014
a décembre 2015.

Cette résidence a donné lieu a trois
projets :

Une série d’activations de ’école erratique
de Francois Deck, a différents moments de
’année ;

La Psyché de 'univers - Hommage a
Francisco J. Varela, une proposition de Nico
Dockx, Raphaéle Jeune &..., du 15 janvier
au 14 février 2015 ;

Last Seen Standing Between Brackets -
Indoors, une exposition d’Adva Zakai, du
12 novembre au 18 décembre 2015.

Responsable de publication
Jean-Jacques Le Roux, directeur

Conception éditoriale
Raphaéle Jeune

Responsable des expositions
Conception graphique
Richard Guilbert

Crédits photographiques
Richard Perrier

FRANS
MASEREEL @
_CENTRUM_

RERNES e &vilaine

Merci a ’ensemble de ’équipe du

Phakt - Centre culturel Colombier ainsi
qu’a tous les participants et collaborateurs
des projets et plus particulierement Shila
Anaraki, Pierre Huyghebaert - OSP (Open
Source Publishing), David Weber Krebs.

Achevé d’imprimé en décembre 2015
Distribué par le Centre culturel Colombier

S/M/L/XL Hors séries n° 2
ISSN 1961-3032
Dépot légal : Décembre 2015

Prix: 5 €

© 2015 - Phakt, Raphaéle Jeune
et les artistes / tous droits réservés

PHAKT

CENTRE CULTUREL COLOMBIER =

5 place des Colombes 35000 RENNES
tél. +33 (0)2 99 65 19 70
contact@phakt.fr - www.phakt.fr

musée de

\
7(‘} . Vlaanderen
la danse \S

verbeelding werkt

[ a.c.b Le PHAKT Centre Culturel Colombier est membre du réseau Art contemporain en Bretagne

52






L’Evénement ou la plasticité des
situations est une aventure d’un an
proposée par Raphaéle Jeune pour sa
résidence curatoriale au Phakt - Centre
culturel Colombier d’octobre 2014 a
décembre 2015.

En étroit dialogue avec trois artistes,
Frangois Deck, Nico Dockx et Adva Zakai,
il s’agit de produire des situations qui
engagent a la découverte de la dimension
esthétique et politique de la présence ici et
maintenant.
Trois propositions artistiques dont un
protocole de conversation, I’école erratique
de Francois Deck et deux expositions, La
Psyché de l’'univers - Hommage a Francisco
J. Varela de Nico Dockx, Raphaéle Jeune
&..., et Last Seen Standing Between
Brackets d’Adva Zakai, ont rythmé cette
saison, impliquant visiteurs et participants
dans ’expérience d’une co-émergence
avec leur environnement immédiat.

IAKT

CENTRE CULTUREL COLOMBIER =
5 place des Colombes 35000 RENNES

tél. +33 (0)2 99 65 19 70
contact@phakt.fr - www.phakt.fr

S/M/L/XL Hors séries n° 2
ISSN 1961-3032

Dépot légal : Décembre 2015
Prix: 5 €

© 2015 - Phakt, Raphaéle Jeune
et les artistes / tous droits réservés

oM e poul o s de Re
M ol n'oncifle pab -

£
g

Ny

ury. Lot us
in their embed-

I




